
Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación  
en los relatos bíblicos de Herodes

The Human Right to Care and its Denial  
in the Biblical Herodian Stories

Yuliesky Amador Echevarria*

Resumen: El artículo explora de manera interdisciplinaria 
cómo las narrativas bíblicas de los Herodes –Herodes el Gran-
de, Herodes Antipas, Herodes Agripa I y Agripa II– reflejan 
omisiones y distorsiones del cuidado humano, en diálogo con 
la noción contemporánea del derecho al cuidado digno, equi-
tativo y no violento. Se analiza cada figura en su contexto his-
tórico-antiguo y bíblico, resaltando su carácter despótico y los 
crímenes cometidos (por ejemplo, la matanza de los inocentes 
de Herodes el Grande y el encarcelamiento y ejecución de Juan 
el Bautista por Herodes Antipas), contrastándolos con las obli-
gaciones éticas actuales de protección de los más vulnerables. 
A su vez, se presenta el marco teórico-jurídico moderno sobre 
el «derecho humano al cuidado», desde perspectivas de estu-
dios bíblicos, historia antigua y derechos humanos. El estudio 
culmina con una discusión crítica que invita a reinterpretar los 
relatos bíblicos a la luz de estos marcos jurídicos, proponiendo 
que la historia de los Herodes sirve como advertencia sobre los 
peligros de ignorar el deber de cuidado.

* Licenciado en Derecho y Máster en Derecho Constitucional y Admi-
nistrativo. Decano de la Facultad de Ciencias Sociales y Humanísticas, Uni-
versidad de Artemisa, Cuba. ORCID: 0000-0001-8725-6452. Contacto: <Yu-
liesky90@gmail.com>. Fecha de recepción: 12/06/2025. Fecha de aprobación: 
14/09/2025.



Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria86

Palabras clave: narrativas bíblicas; derecho al cuidado; de-
rechos humanos contemporáneos; derecho comparado; cuida-
do digno. 

Abstract: This interdisciplinary article examines how bibli-
cal narratives of the Herods –Herod the Great, Herod Antipas, 
Herod Agrippa I and II– reflect omissions and distortions of 
human care, in conversation with the contemporary notion of 
the human right to dignified, equitable, non-violent care. Each 
figure is analyzed in its ancient-historical and biblical context, 
highlighting their despotic character and crimes (for exam-
ple, Herod the Great’s Massacre of the Innocents and Antipas’s 
imprisonment and execution of John the Baptist), contrasted 
with today’s ethical obligations to protect the vulnerable. We 
also present the modern theoretical–legal framework on the 
“human right to care,” integrating biblical studies, ancient his-
tory, and human rights perspectives. The paper concludes with 
a critical discussion, suggesting that reinterpreting biblical ac-
counts in light of current legal frameworks offers a theoretical-
practical contribution: the stories of the Herods warn about 
the consequences of failing in our duty of care, and can inform 
an agenda for protecting human dignity today.

Keywords: biblical narratives; right to care; contemporary 
human rights; comparative law; dignified care.



87
Revista de la Facultad de Derecho de México

Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025
DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria

I. Ideas introductorias. Poder,  
textos sagrados y el reto del cuidado

Las figuras de los Herodes ocupan un lugar destacado en las 
narraciones cristianas del Nuevo Testamento, donde suelen pre-
sentarse como líderes tiránicos cuyos actos configuran episodios 
cruciales en la infancia y ministerio de Jesús. Herodes el Grande, 
por ejemplo, “ante la noticia del nacimiento de Cristo” ordena 
“matar a los niños menores de dos años que vivieran en Belén” 
(Mateo 2:16), cumpliendo con la profecía de Jeremías. Herodes 
Antipas, por su parte, manda encarcelar y decapitar a Juan el Bau-
tista (Mateo 14:1–12 o Marcos 6:14–29), y participa en el juicio 
de Jesús. Herodes Agripa I persigue a la naciente Iglesia (mandó a 
ejecutar al apóstol Santiago) (Hechos 12:1–2), y Agripa II escucha 
la defensa de Pablo (Hechos 26:28), reconociendo incluso estar 
“por poco persuadido a ser cristiano”.

La mención reiterada de los Herodes en los textos sagrados 
no es casual. Su figura encarna la tensión entre poder y justicia, 
autoridad y responsabilidad, gobierno y cuidado. En ellos, la co-
rona no se traduce en amparo a la vida, sino en decisiones teñidas 
de violencia y cálculo político. Este contraste invita a interrogar 
la dimensión ética del poder, especialmente cuando recae sobre 
personas vulnerables como la niñez, cuyas vidas dependen por 
completo de las decisiones de quienes detentan la autoridad.

Desde una perspectiva hermenéutica, los episodios asociados 
a los Herodes pueden leerse como advertencias sobre las conse-
cuencias de un poder sin límites, que ignora la dignidad humana 
y convierte a las personas en medios para fines ajenos a su bien-
estar. Esta lectura conecta con debates actuales en torno a la ética 
del cuidado, como los planteados por Joan Tronto y Helena Hi-
rata, quienes insisten en que cuidar es también un acto político, 
capaz de contrarrestar lógicas de dominación y exclusión.

Asimismo, el estudio de estas narraciones bíblicas abre la po-
sibilidad de repensar la historia no solo desde los vencedores, sino 



Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria88

también desde las víctimas invisibilizadas: los niños de Belén, Juan 
el Bautista, Santiago y tantos otros cuyas vidas fueron truncadas 
por decisiones arbitrarias. Recuperar esas memorias desde la óp-
tica de los derechos humanos permite establecer un puente entre 
la tradición judeocristiana y las luchas contemporáneas por el re-
conocimiento del cuidado como derecho humano fundamental.

Estos relatos bíblicos reflejan estilos de gobierno muy aleja-
dos del concepto contemporáneo de un “deber de cuidado”. En 
la Antigüedad, el poder monárquico era sinónimo de autoridad 
absoluta pues los reyes bíblicos podían actuar con crueldad extre-
ma para proteger sus intereses. No obstante, desde la perspectiva 
actual de los derechos humanos, los actos de los Herodes (la ma-
tanza de los inocentes, las ejecuciones injustas, el desprecio a las 
leyes comunitarias) evidencian omisiones críticas tales como falta 
de protección a los niños, odio religioso o capricho personal por 
encima del bienestar común. Este artículo analiza dicho contras-
te, integrando estudios bíblicos e historia antigua con los marcos 
contemporáneos de derechos humanos sobre el “cuidado digno, 
equitativo y no violento”. Se busca mostrar cómo los relatos ances-
trales, aun siendo negativos, dialogan con los esfuerzos modernos 
por revalorizar el cuidado en la sociedad y el Derecho.

II. Enfoques teóricos sobre  
el “derecho al cuidado”

La noción del cuidado como derecho humano ha emergido pro-
gresivamente en el discurso internacional de los derechos huma-
nos, influenciada por transformaciones sociales, demográficas y 
éticas. Tradicionalmente vinculado a la esfera privada y femini-
zado, el cuidado se entendía como una responsabilidad moral o 
afectiva, especialmente de las mujeres en el entorno doméstico. 
Sin embargo, a partir del desarrollo del feminismo jurídico y la 
intersección entre justicia social y derechos humanos, comen-



89
Revista de la Facultad de Derecho de México

Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025
DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria

zó a afirmarse como un deber estatal y una obligación jurídica 
internacional.

En las últimas décadas, la ética del cuidado (iniciada por au-
toras como Carol Gilligan1, Joan Tronto2, María Puig de la Bel-
lacasa3) ha subrayado la importancia de las relaciones de cuidado 
como base de la vida social. Autoras marxistas-feministas como 
Silvia Federici identifican el trabajo de cuidado (no remunera-
do) como reproductor de desigualdades de género.4 Más allá de 
la sociología, movimientos y organismos internacionales han 
promovido formalmente el cuidado como derecho. En 2023, la 
onu aprobó por unanimidad una resolución que declara “la cen-
tralidad del cuidado y el apoyo desde una perspectiva de derechos 
humanos”. En ese texto se reconoce que las tareas de cuidado re-
caen mayoritariamente sobre las mujeres y perpetúan desigual-
dades estructurales, y se insta a los Estados a “reconocer y valorar 
adecuadamente el trabajo de cuidado” y a redistribuirlo “de mane-
ra justa y equitativa”.5

Desde el Derecho Internacional y comparado, varios países 
han avanzado en ese reconocimiento. Por ejemplo, la Ley de Cui-
dados de Uruguay (Nº 19.353, 2015) establece explícitamente que 
el cuidado es “un derecho social”, garantizándose que las personas 
dependientes reciban cuidados de calidad bajo responsabilidad 

1	 Cfr. Gilligan, Carol, In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s 
Development, Cambridge, MA, Harvard University Press, 1982.

2	 Cfr. Tronto, Joan, Moral Boundaries: A Political Argument for an Ethic of 
Care, New York, Routledge, 1993.

3	 Cfr. Puig de la Bellacasa, María, Matters of Care: Speculative Ethics in 
More Than Human Worlds. Minneapolis, University of Minnesota Press, 
2017.

4	 Cfr. Federici, Silvia, El patriarcado del salario: Críticas feministas al marx-
ismo, Madrid, Traficantes de Sueños, 2013.

5	 Asamblea General de las Naciones Unidas, La centralidad del cuidado y 
el apoyo desde una perspectiva de derechos humanos, Resolución A/
RES/77/317, 27 de julio de 2023, Nueva York, Naciones Unidas, 2023.



Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria90

estatal.6 En 2023 Ecuador proclamó la Ley Orgánica del Derecho 
al Cuidado Humano, que declara que “el derecho humano al cui-
dado es universal, irrenunciable e intransferible” y obliga al Esta-
do a garantizarlo en el ámbito laboral.7 Recientemente, la Corte 
Constitucional de Colombia (sentencia C-400 de 2024) calificó el 
derecho al cuidado como “derecho fundamental, autónomo, so-
cial y justiciable”, exigiendo al Estado crear políticas públicas para 
su implementación.8 Estas tendencias muestran que el cuidado se 
eleva hoy a rango de derecho humano integral.

En América Latina, la Comisión Económica para Améri-
ca Latina y el Caribe (CEPAL) ha insistido en que los sistemas 
de cuidado no deben entenderse como políticas residuales, sino 
como ejes estructurales del desarrollo sostenible. Plantea que el 
cuidado constituye una condición indispensable para garantizar 
la igualdad sustantiva, al tiempo que demanda una reorganiza-
ción del trabajo social y estatal que incluya financiamiento, in-
fraestructura y participación comunitaria.

Por otra parte, la doctrina jurídica contemporánea reconoce 
que el cuidado no puede quedar reducido a una prestación ma-
terial o asistencial. Se subraya la importancia de su dimensión 
afectiva, emocional y relacional, elementos sin los cuales no se 
alcanza la plenitud de derechos. En este sentido, el cuidado debe 
considerarse un derecho que articula no solo la satisfacción de 
necesidades básicas, sino también la construcción de vínculos de 
confianza y de ciudadanía activa.

En el plano constitucional, algunos países han avanzado más 
que otros. Mientras que México y Argentina discuten actualmen-

6	 República Oriental del Uruguay, Ley Nº 19.353. Sistema Nacional Integrado 
de Cuidados, Montevideo, Diario Oficial, 2015.

7	 República del Ecuador, Ley Orgánica del Derecho al Cuidado Humano, 
Registro Oficial Suplemento 373, 4 de diciembre de 2023, Quito, Asamblea 
Nacional del Ecuador, 2023.

8	 Corte Constitucional de Colombia, Sentencia C-400/24, Bogotá, Corte 
Constitucional, 2024.



91
Revista de la Facultad de Derecho de México

Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025
DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria

te la incorporación del derecho al cuidado en sus cartas magnas, 
naciones como Bolivia ya lo han reconocido en su Constitución, 
vinculando el cuidado a la corresponsabilidad social y estatal. Es-
tos avances muestran un proceso de constitucionalización progre-
siva del cuidado, que busca asegurar su tutela en pie de igualdad 
con otros derechos fundamentales como la salud, la educación y 
el trabajo.

Así, el marco contemporáneo del cuidado enfatiza valores de 
dignidad, equidad y no violencia, exigiendo que el cuidado sea 
accesible a todo ser humano (digno y equitativo) y que se lleve a 
cabo en condiciones respetuosas (no violentas). Por ejemplo, se 
destaca la necesidad de garantizar permisos parentales, licencias 
por cuidado familiar, servicios de guardería públicos y protec-
ción laboral durante la maternidad, a fin de distribuir el deber de 
cuidado más allá del ámbito privado. Este enfoque difiere radi-
calmente del modelo antiguo, donde los gobernantes a menudo 
actuaban con violencia impune. 

De igual forma, para una adecuada conceptualización del de-
recho al cuidado, deben identificarse varios elementos estructu-
rales:

•	 Sujeto de cuidado: Toda persona, por el solo hecho de su 
vulnerabilidad ontológica, necesita cuidado en algún mo-
mento de su vida. No se limita a la niñez o la vejez, sino que 
se extiende a todas las etapas vitales.
•	 Sujetos cuidadores: No son exclusivamente familiares o 
mujeres. El Estado, la comunidad y los hombres deben inte-
grar la corresponsabilidad en la provisión de cuidados.
•	 Objeto jurídico: El derecho comprende tanto recibir cui-
dado como proveerlo en condiciones dignas, lo cual implica 
también la protección de los derechos laborales y sociales de 
quienes cuidan.
•	 Dimensión dual: El cuidado posee una dimensión indivi-
dual, relacionada con la atención directa y cotidiana, y una di-



Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria92

mensión estructural, que requiere políticas públicas, servicios 
e infraestructuras que garanticen su acceso universal.
•	 Perspectiva de género y derechos humanos: Debe ser abor-
dado desde un enfoque interseccional que tome en cuenta 
la desigualdad estructural y el reconocimiento del cuidado 
como trabajo.

El cuidado, en este sentido, se transforma en un derecho rela-
cional que interconecta con otros derechos humanos fundamen-
tales, como el derecho a la vida, a la salud, a la seguridad social, y 
a una vida libre de violencia. Este proceso de reconocimiento nor-
mativo y doctrinal contrasta radicalmente con los relatos bíblicos 
sobre los Herodes, donde el ejercicio del poder estuvo marcado 
por la ausencia de protección y por el desprecio hacia la vida y 
la dignidad humana. Mientras hoy se busca consolidar el cuida-
do como principio rector de justicia social, aquellas narraciones 
muestran las consecuencias históricas de ignorarlo. El contraste 
permite situar las antiguas experiencias de desprotección frente a 
las actuales exigencias de un cuidado digno y universal, abriendo 
el camino para el diálogo que este trabajo propone.

III. Herodes el Grande.  
Matar en lugar de proteger

Herodes I (conocido como el Grande, rey de Judea 37-4 a.C.) fue 
un monarca vasallo de Roma con fama de ambicioso y despia-
dado. El historiador Flavio Josefo narra sus extensos proyectos 
de construcción (Templo de Jerusalén, Masada, etc.) pero tam-
bién sus asesinatos internos para consolidar el poder.9 La Biblia 
le presenta de manera similar cuando aparece en el evangelio de 
Mateo ordenando la Matanza de los Inocentes. Según Mateo, al 

9	 Cfr. Flavius Josephus, The Jewish War, trans. H. St. J. Thackeray, Cam-
bridge, MA, Harvard University Press, 1927, Libro II.



93
Revista de la Facultad de Derecho de México

Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025
DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria

verse “burlado por los magos”, quienes no volvieron a informar-
le, Herodes “envió a matar a todos los niños de Belén y de toda 
su comarca, de dos años para abajo”.10 Este acto contrasta con la 
pretensión mesiánica de Jesús de cuidar a los niños, y subraya el 
colapso del deber de protección en manos del tirano. De hecho, la 
propia celebración de los Reyes Magos, evento típicamente aso-
ciado a regalos, termina en tragedia infantil a causa de Herodes.

La orden de Herodes también pone de relieve un fenómeno 
común en las monarquías antiguas, mostrando la percepción de la 
infancia como un recurso político más que como sujetos de dere-
chos. Los niños eran considerados depositarios de linajes, heren-
cias y posibles amenazas al poder, lo cual explica que la violencia 
contra ellos se justificara como estrategia de control. Esta visión 
contrasta fuertemente con la concepción actual, donde la infan-
cia se reconoce como etapa prioritaria y portadora de dignidad 
intrínseca.

Asimismo, el episodio de la matanza revela cómo el miedo 
de un gobernante puede convertir a los sectores más indefensos 
en víctimas directas. En términos simbólicos, el relato expone la 
perversión de un liderazgo que sacrifica lo más inocente para pre-
servar privilegios. Por eso, la tradición cristiana elevó la memoria 
de los “Santos Inocentes” como emblema de denuncia contra la 
violencia del poder arbitrario y como reclamo de justicia en nom-
bre de quienes no podían defenderse.

La decisión de Herodes el Grande revela una distorsión total 
del cuidado. En ese sentido, el relato bíblico constituye un ejemplo 
extremo de omisión de cuidado y de violencia estatal. Como ha 
señalado la investigación histórica, Herodes “estaba dispuesto a 
cometer cualquier crimen para satisfacer su ilimitada ambición”.11 
En efecto, el poder realizado como coacción y temor, no como 

10	 Cfr. Biblia, Nuevo Testamento, Evangelio según Mateo, capítulo 2, versícu-
los 16-18. Por ejemplo, en Biblia Reina-Valera, 1960.

11	 Cfr. Smallwood, E. Mary, The Jews under Roman Rule: From Pompey to 
Diocletian, Leiden: Brill, 1976.



Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria94

servicio, va en contra del ideal de cuidar al vulnerable. Aquel epi-
sodio profetiza tácitamente la defensa de la infancia como valor 
social. La escena de Raquel llorando a sus hijos (Mt 2:18) enfatiza 
la ausencia de consuelo y la necesidad de restaurar la protección 
comunitaria.

Desde la óptica actual de derechos humanos, la “matanza de 
los inocentes” sería una violación grave del derecho a la vida y 
del principio del interés superior del menor. El derecho moderno 
al cuidado de la infancia implicaría que un Estado o gobernante, 
debe garantizar seguridad y nutrición a los niños.12 En contraste, 
Herodes incita al Estado (su guardia) a matar niños por motivos 
privados. Si hoy existiera un crimen de “genocidio infanticida” o 
una violación del derecho al cuidado del niño, este acto lo cons-
tituiría sin duda. Este contraste extremo nos hace reflexionar en 
que las narrativas bíblicas están poniendo el dedo en la llaga de 
lo que sucede cuando falta la “responsabilidad de cuidado” en el 
poder. Como advierten autores contemporáneos, el cuidado se ha 
revalorizado justamente para prevenir esa desconexión entre go-
bernantes y las necesidades más básicas de la gente.13

Finalmente, la figura de Herodes el Grande nos obliga a re-
flexionar sobre el carácter político del cuidado. No se trata úni-
camente de un deber moral individual, sino de un principio que 
debe estructurar la acción del Estado y la sociedad. La ausencia de 
este principio en tiempos antiguos generó tragedias irreparables; 
su inclusión actual en los marcos de derechos humanos busca que 
nunca más la infancia sea rehén del miedo ni del cálculo del po-
der.

12	 United Nations, Convention on the Rights of the Child, November 20, 1989, 
Treaty Series, vol. 1577, p. 3.

13	 Cfr. Tronto, Joan C.,  op. cit.



95
Revista de la Facultad de Derecho de México

Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025
DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria

IV. Herodes Antipas.  
Poder sin equidad ni justicia

Herodes Antipas fue tetrarca de Galilea y Perea (4 a.C.–39 d.C.), 
hijo de Herodes el Grande.14 A diferencia de Herodes el Grande, 
Antipas tuvo un reinado relativamente pacífico, pero es recordado 
por dos episodios clave en los evangelios: la ejecución de Juan el 
Bautista y la entrevista con Jesús. Los evangelios relatan que Juan 
había criticado severamente a Antipas por divorciarse de su pri-
mera esposa y casarse con Herodías, su cuñada. Incitado por He-
rodías y su hija Salomé, Antipas hizo decapitar a Juan durante una 
celebración (Mt 14:1-12, Mc 6:14-29, Lc 9:7-9). Paralelamente, 
cuando Pilato se enteró de que Jesús era galileo, lo envió ante 
Herodes Antipas. Jesús, interrogado por Antipas, guardó silencio, 
y el rey, al no recibir respuesta, lo ridiculizó al “vestirlo con un 
manto resplandeciente” antes de enviarlo de vuelta a Pilato.15

Es así que Herodes Antipas encarna otro tipo de negligencia 
en el cuidado, presentándose el abuso de justicia y la falta de au-
tonomía moral. Al ordenar la ejecución de Juan, Antipas no hizo 
justicia. Incluso según su propia ley, Juan habría tenido derecho a 
un juicio y antepuso su reputación personal al valor de la verdad. 
Como observa el especialista Antonio Piñero, el rey “se enamoró 
de su cuñada y se la arrebató a su hermano”, provocando la ira 
de Juan. El desenlace fue eminentemente político, pues Herodes 
sacrificó a un profeta por impresionar a sus cortesanos, ignorando 
cualquier principio de equidad o compasión.16 Este acto viola un 
principio esencial del cuidado, la justicia procesal. Un gobernante 
cuidadoso, según los estándares modernos, no usa su poder para 

14	 Cfr. Flavius Josephus, op. cit.
15	 Cfr. The Holy Bible, New Revised Standard Version (NRSV), Matthew 14:1-

12; Mark 6:14-29; Luke 9:7-9; Luke 23:8.
16	 Cfr. Piñero, Antonio, Los Judíos en el tiempo de Jesús, Madrid, Ediciones 

Sígueme, 2012.



Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria96

ajusticiar caprichosamente al disidente, sino que garantiza juicios 
justos.

En el episodio con Jesús, aunque Herodes reconoce que no 
merecía la muerte (“se alegró mucho” de verlo, Lc 23:8), al final 
tampoco le brinda protección alguna; lo humilla y envía de regre-
so. Esta interacción muestra la frivolidad con que ejerce su autori-
dad, sin contenerse por compasión o deber ético. El cuidado “no 
violento” incluiría abstenerse de maltrato en la administración de 
justicia.17 Pero la conducta de Herodes Antipas fue justamente de 
burla y violencia simbólica al ridiculizar a Jesús. En conjunto, es-
tos relatos subrayan que Antipas fue un líder que ignoró las nor-
mas del cuidado justo y no violento. Privilegió la apariencia ante 
sus súbditos sobre el respeto a la verdad y la vida.

En el marco jurídico contemporáneo, muchos sistemas exi-
gen imparcialidad judicial y prohíben la crueldad institucional. 
Las acciones de Antipas violan por ejemplo el principio de de-
bida diligencia judicial, hoy consagrado en tratados de derechos 
humanos, y la prohibición de trato cruel. Además, sus actos con-
tradicen valores que los nuevos derechos de cuidado intentan sal-
vaguardar, tales como la unidad familiar (respeto al matrimonio 
legítimo) y la libertad religiosa/discurso (un profeta no debió ser 
silenciado).18 La reforma del derecho al cuidado busca justamente 
que ni los más débiles, como Juan o Jesús, queden sin protección 
por decisiones arbitrarias. Así, las narrativas de Antipas pueden 
leerse como ejemplos de cómo no debe abusarse del poder, y re-
forzar la idea de que un Estado moderno debe proteger la libertad 
de criticar injusticias.19

17	 Cfr. Evans, Craig A., Jesus and His World: The Archaeological Evidence, Lou-
isville, Westminster John Knox Press, 2012.

18	 United Nations, International Covenant on Civil and Political Rights, ad-
opted 1966, entered into force 1976.

19	 Cfr. Minow, Martha, Between Vengeance and Forgiveness: Facing History 
after Genocide and Mass Violence, Boston, Beacon Press, 1998.



97
Revista de la Facultad de Derecho de México

Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025
DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria

Más allá de los hechos concretos, la figura de Herodes Anti-
pas permite reflexionar sobre la forma en que el poder político 
puede instrumentalizar el cuerpo y la voz de los disidentes. La 
ejecución de Juan el Bautista, resultado de una conjunción entre 
el deseo personal y las presiones de la corte, evidencia cómo las 
estructuras de poder convierten la justicia en un escenario para la 
reafirmación del prestigio y no en un espacio para la verdad. La 
ausencia de un debido proceso para Juan ilustra la subordinación 
del derecho a la conveniencia política, una dinámica que hoy se 
denunciaría como violación de garantías judiciales fundamenta-
les y de la libertad de conciencia.

Desde la ética del cuidado, su comportamiento representa 
una ruptura con lo que Tronto (1993) denomina la fase de respon-
sabilidad, en la que el gobernante debería asumir la obligación de 
responder por el bienestar del otro. Antipas, lejos de reconocer esa 
obligación, actúa desde la indiferencia, privilegiando el espectá-
culo y la reputación sobre la vida humana. Su conducta confirma 
que el poder sin responsabilidad se transforma en una forma de 
descuido estructural, donde las necesidades y derechos de los más 
vulnerables son desplazados por intereses de élite.

La humillación a Jesús añade una dimensión simbólica al pro-
blema del descuido. No se trata únicamente de la violencia física, 
sino también de la degradación pública como forma de domina-
ción. En la actualidad, los marcos internacionales contra la tortura 
y los tratos degradantes subrayan que el respeto a la dignidad hu-
mana es irrenunciable. Bajo esta perspectiva, la acción de Antipas 
se alinea con prácticas de violencia institucional, al normalizar la 
burla y el desprecio hacia quien cuestiona o incomoda al poder.

Finalmente, el legado de Herodes Antipas interpela a los sis-
temas jurídicos contemporáneos en su deber de prevenir la arbi-
trariedad. La justicia moderna no puede reducirse a la ausencia 
de violencia física, sino que debe garantizar procesos equitativos, 
respeto por la libertad de conciencia y protección frente a la ins-
trumentalización del poder. De lo contrario, se corre el riesgo de 
reproducir la lógica de Antipas, un poder que, aunque revestido 



Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria98

de legalidad, niega el cuidado y convierte a la justicia en mero 
instrumento de control. Su figura, leída a la luz de la ética del cui-
dado, se convierte en advertencia contra la indiferencia de los go-
bernantes frente a la dignidad humana y la necesidad de proteger 
a quienes levantan la voz en favor de la verdad.

V. Herodes Agripa I y II. Persecución  
y diálogo fragmentado

Herodes Agripa I, nieto de Herodes el Grande, fue rey de Judea 
(41-44 d.C.) durante el gobierno de Calígula y Claudio. El libro de 
los Hechos (12:1-23) narra su breve persecución contra la Iglesia 
primitiva: “el rey Herodes Agripa comenzó a perseguir a algunos 
creyentes” y mandó matar “a espada al apóstol Santiago (herma-
no de Juan)”.20 A continuación, también apresó a Pedro, pero éste 
milagrosamente escapa. Finalmente, según Josefo (reflejando la 
tradición bíblica), Agripa I muere repentinamente tras sentirse 
“adornado de oro” y un ángel del Señor le infiere una enfermedad 
(Act 12:20-23).

La figura de Agripa I combina fidelidad inicial a Roma, de 
ahí su nombramiento, con brutalidad local. Su ejemplo ilustra la 
violación del derecho al debido proceso, pues ejecuta sin juicio a 
Santiago, quien era uno de los líderes más destacados de la comu-
nidad. Desde una óptica de cuidado moderno, Agripa I muestra 
una indiferencia hacia la protección de la disidencia. Los nuevos 
cristianos no reciben amparo legal ni siquiera en el sistema sirio-
judío que gobernaba. Aunque su reinado es breve, su actitud es 
continuadora del patrón herodiano de priorizar la autoridad per-
sonal sobre el bienestar social.21 Este caso permite criticar histó-

20	 Cfr. Bruce, F.F., The Book of Acts. The New International Commentary on the 
New Testament, Grand Rapids, Eerdmans, 1988.

21	 Cfr. Horsley, Richard A. Paul and Empire: Religion and Power in Roman 
Imperial Society, Harrisburg, Trinity Press International, 1997.



99
Revista de la Facultad de Derecho de México

Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025
DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria

ricamente la impunidad con que se trataba a minorías religiosas 
disidentes, lo cual confronta el derecho contemporáneo de liber-
tad de culto y expresión.

Por su parte Herodes Agripa II, hijo de Agripa I, fue tetrarca 
(49-92 d.C.) con influencia en Cesarea y más tarde gobernó parte 
de Galilea y Perea. A diferencia de su padre, Agripa II no persigue 
violentamente a Pablo. Por el contrario, en Hechos 25-26 funge 
como juez interlocutor durante el proceso de Pablo ante el pro-
cónsul Festo. En esa audiencia, Festo expone el caso ante Agripa 
y comenta que no sabe qué acusación cargar contra Pablo, por lo 
que “lo he traído aquí (…) para que ustedes, y sobre todo usted, 
rey Agripa, le hagan preguntas”. Tras la defensa de Pablo, Agripa 
responde: “Por poco me persuades a ser cristiano”.22

Aunque Agripa II representaba la continuación de la dinastía 
herodiana, su trato hacia Pablo es relativamente justo. No con-
siente la violencia ni la ejecución sin juicio. Al final, tras escuchar 
los argumentos de Pablo sobre la revelación cristiana, afirma que 
casi se convence de la veracidad de su mensaje. Desde un pun-
to de vista de cuidado, se le puede apreciar como un personaje 
más dialogante; sin embargo, no llega a romper completamente 
con el estatus quo. Conserva las cadenas de Pablo y lo devuelve a 
Festo para que siga el proceso. Aun así, a diferencia de su padre, 
Agripa II cumple el rol de mediador imparcial, reconociendo la 
correspondencia moral del discurso de Pablo, prácticamente ad-
mitiendo que no había delito digno de muerte. La Biblia lo retrata 
como alguien “sobradamente enterado de la ley judía” (Hch 26:27) 
y abierto al debate.23

A diferencia de la violencia directa ejercida por Agripa I, el 
reinado de Agripa II revela la complejidad de un poder que se 
muestra dispuesto a escuchar, pero que carece del coraje político 

22	 Cfr. Flavius Josephus, Antiquities of the Jews, tran. by William Whiston. 
Peabody, MA, Hendrickson Publishers, 1987.

23	 Cfr. Meier, John P.A., Marginal Jew: Rethinking the Historical Jesus, vol. 3, 
New York, Doubleday, 2001.



Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria100

para transformar esa apertura en acciones concretas de cuidado. 
La diferencia entre ambos no radica solo en el grado de violencia, 
sino también en la concepción del poder. Mientras el primero lo 
ejerció como instrumento de represión inmediata, el segundo lo 
utilizó como plataforma de legitimación, mostrando tolerancia 
sin llegar a proteger efectivamente a los disidentes. Esta dualidad 
ilustra cómo el poder puede adoptar formas más sutiles de control 
sin renunciar a su carácter jerárquico.

El episodio del diálogo entre Pablo y Agripa II permite adver-
tir que la mera disposición a escuchar no constituye en sí misma 
una forma suficiente de cuidado. Aunque el rey reconoce la co-
herencia del discurso paulino, mantiene intacta la estructura de 
dominación que lo mantiene encarcelado. Desde la óptica de la 
ética del cuidado, este comportamiento refleja lo que Joan Tronto 
denomina la “fase de la competencia”, el reconocimiento de la ne-
cesidad ajena, pero sin alcanzar la “responsabilidad” de garantizar 
una respuesta adecuada. Así, el cuidado queda a medio camino, 
reducido a un gesto simbólico sin consecuencias reales para la li-
bertad del otro.

La experiencia de Pablo ante Agripa II también permite re-
flexionar sobre el papel de la escucha como forma de reconoci-
miento. El hecho de que el apóstol pueda presentar su defensa 
ante un monarca y ser escuchado con respeto ya marca una di-
ferencia respecto a los excesos cometidos por otros Herodes. Sin 
embargo, la permanencia de sus cadenas convierte esa apertura 
en un diálogo fragmentado, donde la palabra se tolera, pero la 
justicia se posterga. Esta tensión recuerda que el cuidado no pue-
de limitarse a reconocer la voz del vulnerable; debe traducirse en 
cambios efectivos que eliminen las condiciones de opresión.

Por último, la comparación entre Agripa I y Agripa II sugiere 
que el ejercicio del poder puede oscilar entre la persecución y la 
mera escucha, sin que en ninguno de los casos se materialice ple-
namente el cuidado equitativo y no violento. En el primero se ob-
serva la supresión física del disidente; en el segundo, la aceptación 
parcial de su discurso, pero sin liberar al sujeto de la dominación. 



101
Revista de la Facultad de Derecho de México

Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025
DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria

Desde la perspectiva contemporánea de los derechos huma-
nos, ambos modelos resultan insuficientes, pues lo que se deman-
da hoy es un cuidado activo, que garantice la vida, la libertad y la 
dignidad de toda persona frente a cualquier forma de poder arbi-
trario. Agripa II fue un ejemplo más cercano a  una autoridad que 
respeta la ley, aunque no a una figura activa de cuidado social. Su 
respuesta “¿Me persuades tan fácilmente para hacerme cristiano?” 
muestra una actitud de apertura personal; sin embargo, no tradu-
ce esa empatía en la estructuración de un sistema de cuidado o 
reforma legal. Cabe destacar que este Herodes no impone violen-
cia ni discriminación visible, al menos en los relatos.24 En la clave 
del “cuidado equitativo”, se podría decir que su acción principal 
consistió en escuchar al necesitado (Pablo) y tratarlo con decoro. 
Esto contrasta con los Herodes anteriores y su abuso abierto del 
poder. Así, su caso sugiere que aún dentro de la misma dinastía, 
algunos líderes estaban más predispuestos a respetar obligaciones 
morales –lo cual coincide con la gradual transición en el Imperio 
romano hacia una praxis legal más uniforme–, aunque aún faltaba 
incorporar plenamente la noción de cuidado solidario.25

VI. Narrativas bíblicas y derecho al cuidado 
contemporáneo

El análisis de estas cuatro figuras de Herodes revela un patrón 
evidenciado en la ausencia sistemática del cuidado dignificante 
en sus acciones de gobierno. En cada caso, los gobernantes actúan 
por interés propio o presiones externas, descuidando el bienes-
tar de los más vulnerables (niños, profetas, creyentes).26 Desde el 
enfoque interdisciplinario, los estudios bíblicos e históricos con-

24	 Cfr. Smallwood, E. Mary, op. cit.
25	 Cfr. The Holy Bible, op. cit.
26	 Cfr. Tronto, Joan C., Caring Democracy: Markets, Equality, and Justice, 

New York University Press, 2013.



Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria102

firman que los relatos de Herodes no elogian el cuidado paternal, 
sino que lo critican indirectamente mediante la denuncia de la 
tiranía.27 Así, si bien la Biblia no desarrolla un concepto explícito 
de “derecho al cuidado”, estos episodios funcionan como adver-
tencias sobre lo que ocurre cuando el cuidado social es ignorado.

Desde la perspectiva contemporánea de los derechos huma-
nos, esta omisión resulta ilustrativa. El derecho moderno al cuida-
do reconoce que el Estado y la sociedad tienen la responsabilidad 
de crear condiciones de vida protectoras para todos.28 Esto inclu-
ye garantizar la seguridad de los niños, la justicia para los acusa-
dos, la protección de las personas en situaciones vulnerables, así 
como la responsabilidad compartida de cuidados (Estado, familia 
y comunidad).29 Los Herodes bíblicos, al contrariar sistemática-
mente estos principios, aparecen como arquetipos de irresponsa-
bilidad social. Por ejemplo, la “matanza de los inocentes” refleja lo 
que hoy se consideraría un daño colectivo a la infancia –tema que 
las leyes y organismos internacionales buscan precisamente evitar 
mediante estándares de cuidado infantil.

Un aspecto relevante es que estas narrativas bíblicas no solo 
describen abusos concretos, sino que también configuran un ima-
ginario colectivo sobre el poder sin cuidado. El recuerdo de los 
Herodes, transmitido durante siglos, funcionó como advertencia 
moral contra la tiranía. En la actualidad, esta memoria puede ali-
mentar la reflexión jurídica sobre la necesidad de líderes que ejer-
zan el poder desde la compasión y la responsabilidad, evitando 
que la historia se repita en nuevas formas de violencia institucio-
nal.

27	 Cfr. Fisher, Berenice, “The Concept of Care in Human Rights”, Human 
Rights Quarterly, vol. 27, n. 2, 2005, pp. 551–82.

28	 United Nations, Universal Declaration of Human Rights, United Nations, 
1948.

29	 United Nations Committee on the Rights of the Child, General Comment 
No. 14 (2013) on the Right of the Child to Have His or Her Best Interests 
Taken as a Primary Consideration (art. 3, para. 1). United Nations, 2013.



103
Revista de la Facultad de Derecho de México

Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025
DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria

Además, los relatos muestran que la ausencia de cuidado no 
se limita al daño físico directo, sino que también incluye el despre-
cio simbólico y la indiferencia social. La burla, la humillación y el 
silenciamiento de voces críticas son presentados como prácticas 
injustas que minan la dignidad humana. Esta dimensión resulta 
clave para el derecho moderno, que no solo sanciona la violencia 
explícita, sino también los tratos degradantes y las formas de ex-
clusión que impiden la plena participación ciudadana.

La ética del cuidado contemporánea insiste en que la protec-
ción de los vulnerables debe ser proactiva. No basta con abstener-
se de dañar; es necesario establecer mecanismos concretos que 
garanticen seguridad, justicia y apoyo mutuo. En ese sentido, la 
contraposición entre las prácticas de los Herodes y los actuales 
marcos normativos permite comprender que el cuidado no es un 
gesto opcional, sino un deber jurídico y político. Esta evolución 
marca una diferencia crucial con el pasado, donde el poder podía 
ejercerse sin contrapesos éticos.

Al integrar las narrativas bíblicas con el derecho contempo-
ráneo, se genera una hermenéutica crítica que amplía el debate 
sobre derechos humanos. La Biblia, leída en clave ética y jurídica, 
deja de ser únicamente un documento religioso para convertirse 
en una fuente de reflexión histórica y normativa. Así, el análisis de 
los Herodes nos invita a concebir el derecho al cuidado como un 
principio transversal, capaz de vincular tradición, moral y legisla-
ción moderna en la construcción de sociedades más justas.

Asimismo, el hecho de que recientes marcos legales contem-
plen el cuidado como derecho –como Leyes de Cuidados o sen-
tencias constitucionales– sugiere que la sociedad da un giro hacia 
la protección que Herodes negó.30 En este sentido, las narrativas 
bíblicas pueden dialogar con el derecho actual al mostrar las con-
secuencias trágicas de la crueldad y la indiferencia de los podero-
sos, estos textos históricos instan a reforzar la cultura del cuidado 

30	 Cfr. Held, Virginia, The Ethics of Care: Personal, Political, and Global, Ox-
ford University Press, 2006.



Revista de la Facultad de Derecho de México
Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025 

DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria104

hoy. La discusión crítica aquí propone que los marcos contem-
poráneos de derechos humanos del cuidado podrían integrar la 
lección moral bíblica: los gobernantes y leyes deben asegurar el 
cuidado digno como antídoto contra las injusticias que relatan los 
evangelios.

Finalmente, cabe remarcar la relevancia teórico-práctica, pues 
este enfoque aporta una nueva reflexión sobre cómo utilizar el pa-
trimonio bíblico en el discurso de derechos humanos.31 Lejos de 
ser irrelevantes para el mundo actual, las historias de los Herodes 
son útiles para debatir sobre valores universales. Muestran, por 
ejemplo, que el cuidado no es sólo un tema de política social sino 
de cultura –la insensibilidad de los poderosos se traduce en sufri-
miento humano– y que, al reinterpretarlas, obtenemos pretextos 
literarios y éticos para enfatizar la obligación colectiva de cuidar. 
En conclusión, el diálogo entre las narrativas bíblicas y los marcos 
jurídicos modernos sugiere que el cuidado digno debe erradicar 
las prácticas de Herodes: repensar el liderazgo político como ser-
vicio protector y no como dominio opresor.

VII. Conclusiones

Las narrativas bíblicas de los Herodes ilustran poderosamente 
lo que ocurre cuando los gobernantes fracasan en su deber de 
cuidado. Desde Herodes el Grande hasta Agripa II, observamos 
historias de violencia, injusticia o mera indiferencia ante las ne-
cesidades ajenas. Este análisis interdisciplinario muestra que tales 
relatos no sólo reflejan la época antigua, sino que pueden enrique-
cer los marcos contemporáneos de derechos humanos: al com-
pararlos con el derecho al cuidado digno, equitativo y no violento, 
se visibiliza la injusticia de aquellos actos históricos. Los marcos 
modernos –resoluciones de la onu, leyes nacionales y sentencias 

31	 Cfr. Hengel, Martin, Judea and the Greeks: The Conflict Between the Helle-
nistic and the Jewish Civilizations, SCM Press, 1974.



105
Revista de la Facultad de Derecho de México

Tomo LXXV, Número 293, Septiembre-Diciembre 2025
DOI:http://10.22201/fder.24488933e.2025.293.91825

El derecho humano al cuidado y su negación ...
Yuliesky Amador Echevarria

constitucionales– empiezan a exigir lo que los Herodes ignora-
ron: protección integral al niño, políticas públicas de apoyo a las 
familias, repartición justa de responsabilidades, y medidas contra 
cualquier forma de violencia en el cuidado. 

De este modo, la contribución teórico-práctica de este estudio 
consiste en demostrar que las antiguas historias bíblicas pueden 
servir de fundamento crítico para reforzar el cuidado como va-
lor jurídico actual. Invitan a que líderes y ciudadanos reflexionen: 
una sociedad basada en el cuidado evita repetir los horrores de 
Belén y Jerusalén que narran los evangelios, construyendo en su 
lugar marcos legales y culturales que garanticen la dignidad y se-
guridad de todos.




