Tema: La Justicia Restaurativa
Autora: Dra. Angela Gómez Pérez
[bookmark: _GoBack]
Tema: La Justicia Restaurativa.
Autora: Dra. Ángela Gómez Pérez[footnoteRef:2] [2:  Gómez Pérez, Angela. Doctora en Ciencias Jurídicas. Máster en Criminología. Máster en Derecho Público. Diplomada en Antropología. Profesora Titular del Departamento de Ciencias Penales y Criminología de la Facultad de Derecho de La Universidad de La Habana. Miembro del Tribunal Permanente de grado científico para Las Ciencias Jurídicas. Profesora invitada de Varias Universidades.
] 

Datos personales:
Carné de Identidad: 52101308078
Grado Científico: Doctora en Ciencias Jurídicas.
Categoría docente: Profesora Titular.
Centro de Trabajo: Facultad de Derecho de la Universidad de La Habana. San Lázaro y L, Colina Universitaria. Vedado, Plaza.
Domicilio: Ave. 1ra., Edificio 67, apartamento 101, Ciudad Camilo Cienfuegos, Habana del Este. La Habana.
Teléfono particular: 77681619. Celular: 53398071
Correo electrónico: Ángela@lex.uh.cu 

Índice:
Introducción. 1. Orígenes y fundamentos históricos de la justicia restaurativa. 2. Eventos que incidieron en la implementación de prácticas restaurativas contemporáneas. 3. Fundamentos teóricos a favor de la implementación de la justicia restaurativa. 4. La reacción social ante la criminalidad del siglo XXI. 5. Definición de justicia restaurativa. 5.1. Alcance y contenido de la concepción restaurativa de la justicia. 6. Modelos de desarrollo de la justicia restaurativa. 7. Principios que informan la justicia restaurativa. 7.1. Fines de la justicia restaurativa.8.La justicia restaurativa en el derecho comparado. 9. Esbozos para un espacio de la Justicia restaurativa en el sistema legal cubano. 10. ¿Se necesitan centros de ayuda a las víctimas en Cuba?

Introducción:
Comienzo estas notas introductorias con las reflexiones del Profesor italiano Francisco Palazzo al inicio de este milenio: “El penalista del siglo XXI no deberá sólo convivir, ….con la duda de que el uso del mal para el bien (la pena del reo para la tranquilidad de los demás) oculte en realidad, miserias humanas inconfesables, más que positivas utilidades o grandes y absolutos valores … la inquietud del penalista del siglo XXI, tiene todas aquellas características y causas que señalan el clima de la «postmodernidad»: la desilusión y el descorazonamiento ante una racionalidad que descubre sus propios límites y sus propias insuficiencias”.[footnoteRef:3] [3:  Véase: Palazzo, Francisco, “Conclusiones,” en el libro: “Crítica y justificación Del Derecho penal en el cambio de siglo: El análisis crítico de la escuela de Frankfurt”, resultante Del Congreso efectuado en Toledo, abril 2000.  Coordinadores, Luis Arroyo Zapatero, Ulfrid Neumann y Adán Nieto Martín.- Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, España, 2003, p.307.] 

Actualmente la Justicia tradicional es cuestionada por su incapacidad para lograr los fines que se declaran por el derecho penal sustantivo, pues si bien el sistema penal contemporáneo de bases continental europea es fruto del progreso institucional en materia de enjuiciamiento criminal, se torna rígido para dar respuesta a la criminalidad de hoy, caracterizada por su complejidad y diversidad. 
La excesiva formalización del sistema penal obliga a los operadores del sistema judicial a empeñarse en el cumplimiento de las reglas procesales para obtener el fin del proceso, que es el esclarecimiento del hecho, la responsabilidad de su autor y la aplicación del derecho penal, lo cual representa la materialización de la justicia tradicional, pero en ocasiones esto no implica una solución definitiva al conflicto criminal que deje satisfechas a las víctimas, a quienes por otra parte no siempre se les reconocen derechos durante el proceso penal. 
 En sentido inverso, la Justicia Restaurativa apunta hacia una nueva forma de organizar e implementar la reacción social ante determinados hechos, autores y víctimas, porque supone fines y principios distintos a los que legitiman la intervención de la Justicia tradicional; y aunque sus antecedentes se ubican en las prácticas consuetudinarias de los pueblos originarios para resolver los conflictos, en realidad sus modelos de reaparición se asocian a eventos y fenómenos contemporáneos.
Desde la perspectiva actual, la Justicia restaurativa entraña una nueva concepción del valor justicia, que se aleja del formalismo y su enfoque retributivo e inserta a la víctima en la resolución de su propio conflicto, al propio tiempo que impide el aislamiento del delincuente, obligándole a reconocer su culpabilidad, a reflexionar sobre su comportamiento y sobre todo a restaurar en lo posible el daño causado, para reinsertarse socialmente.
La Justicia restaurativa involucra además a todos los interesados en la solución del conflicto, procura el diálogo y protege las redes sociales, comunitarias y familiares, contribuyendo no solo a la prevención general, sino también a la prevención especial al otorgarle al victimario la posibilidad de rectificar su conducta ante su entorno familiar y comunitario.
El tema reviste una importancia notoria para el sistema judicial cubano, puesto que su ordenamiento jurídico penal no contempla variantes de prácticas restaurativas en su normativa, sin embargo atendiendo al modelo social y democrático que rige en el país, así como al desarrollo socio cultural alcanzado por su población, debieran instituirse en próximos procesos político-criminales estas salidas alternativas a partir de ciertos presupuestos legales.
1. Orígenes y fundamentos históricos de la justicia restaurativa.

 En realidad las prácticas restaurativas actuales encuentran similitud con el modo en que los pueblos originarios y las culturas pre-modernas resolvían sus conflictos(los incas, mayas y aztecas en el sur y centro de América; los Maoríes en Nueva Zelanda; los Ubuntu en África Subsahariana; los Menonitas[footnoteRef:4] en sus lugares de asentamientos y los pueblos indígenas de Norteamérica),de hecho en muchos lugares habitados por etnias autóctonas se mantienen estas prácticas consuetudinarias, cuya responsabilidad descansa en las autoridades comunitarias para decidir la solución más útil, educativa y satisfactoria tanto para las partes, como para la comunidad, cuyos miembros han de aprobar la decisión final. [4:  Véase: Allouette, Patrick, “Las causas de la migración de los menonitas por el mundo, Canadá y México: ¿resultó su movilidad un éxito o un fracaso?” en Revista Líder, Vol. 25. 2014, pp. 171-190,  ISSN: 0717-0165, versión impresa.  El autor relata que los Menonitas  son un grupo religioso anabaptista, cuya doctrina se basa en la Santa Biblia como palabra de Dios. Tuvieron su origen en el norte de Alemania y Países Bajos durante la Reforma Protestante del siglo XVI. Deben su nombre al Sacerdote católico Menno Simons; son pacifistas y se niegan a tomar las armas para el servicio militar, tampoco aceptan el sistema educativo oficial de los países donde se radican, por lo que han emigrado a través del tiempo hacia distintos países donde en principio su credo y su cultura fueran aceptados (Prusia, Rusia, Canadá, E.U., México y Paraguay, entre otros.) 
] 

Algunos autores aseguran que actualmente los excesos ilegítimos imputados a la justicia comunitaria y los cuestionamientos que se generan desde las ciencias jurídicas y políticas con respecto a los límites del derecho consuetudinario cuando este se aplica indebidamente o cuando se manipulan sus fines durante estas prácticas, sirven de justificación para “La demonización de la justicia indígena como uno de los principales vectores para la política de desconstitucionalización y deslegitimación de la misma”, así se observa que en ciertos países latinoamericanos “…el tratamiento mediático y político otorgado a algunos casos reales de excesos atribuidos a la justicia indígena en el periodo inmediatamente posterior a la promulgación de las nuevas constituciones es una expresión elocuente de este proceso.” [footnoteRef:5]  [5:  De Sousa Santos, Boaventura, José Luis Exeni Rodríguez et ales, “Justicia indígena, plurinacionalidad e interculturalidad en Bolivia” 1ra. Edición auspiciada por la Fundación Rosa Luxemburgo/AbyaYala, Quito, Ecuador, 2012, pp. 19-20
] 

Lo cierto es que hoy se reconoce, que bajo la justificación del principio de necesaria homogeneidad y autonomía del derecho, ha existido reticencia para aceptar la vigencia del derecho consuetudinario en los países con diversidades étnicas y culturales. “…Las justicias indígenas constituyen uno de los casos más estudiados de pluralismo jurídico y su existencia es reconocida oficialmente en varios países de diferentes continentes, …pues este pluralismo jurídico no pondría en cuestión la unidad del Derecho si se establecen mecanismos de coordinación entre la justicia indígena y la justicia ordinaria.”[footnoteRef:6] [6:  De Sousa Santos, Boaventura, José Luis Exeni Rodríguez et ales, ídem, p. 20.
] 

Sin embargo, la civilizada cultura occidental actualmente ha tenido que reconocer que su justicia no cura a los dolientes, no rehabilita al sancionado, no satisface a las víctimas y abre grietas en las redes sociales y comunitarias, además de resultar gravosa para el erario público,  por ello se observa que para resolver una buena parte de los conflictos criminales en las sociedades convulsas y complejas de estos tiempos, muchos países hayan vuelto los ojos hacia prácticas restaurativas que tienen su origen precisamente en el derecho consuetudinario.
Resulta incuestionable que la sabiduría de los pueblos originarios ha trascendido en el tiempo y el espacio hasta la contemporaneidad, debido a los principios morales que han sostenido sus prácticas consuetudinarias, uno de cuyos ejemplos aparece recogido de forma sincrética en las consabidas frases del Imperio Inca: “Ama Sua,(no seas ladrón), Ama Llulla (no seas mentiroso) y Ama Quella (no seas perezoso)”, los cuales se han adoptado por la Organización de Naciones Unidas como norma universal para la educción de los pueblos.[footnoteRef:7] [7: Véase: (Noticia) La acogida por la ONU de los principios morales del Incanato“Ama sua, Ama Llulla y Ama Quella”,adoptados como norma Universal en la educación de los pueblos. Disponible en el periódico digital: https://tiempo26.com/los-principios-del-incanato-ama-sua-ama-llulla/, consultado el 7 de junio de 2018.
] 

Aproximarse a la riqueza espiritual y filosófica de las culturas incaicas en Latinoamérica puede contribuir a la comprensión de los orígenes de las prácticas restaurativas y sus fines, pues para ellos el Sumaq Kawsay-ninchik[footnoteRef:8], quiere decir que para vivir espléndidamente se debe ‘querer bien’, ‘amar fuerte’, saber sentir al cosmos, a la comunidad, a los semejantes, al medio circundante, a la madre natura y la Pachamama (madre tierra); por tanto desde la cosmovisión andina, primero hay que sentir y luego pensar para actuar, a la inversa de la cultura occidental, donde es la razón la que rige la actuación y el desarrollo de las ciencias, sin importar su costo en términos de equilibrio y armonía. [8:  Véase Lajo Lazo, Javier, “Sumaq Kawsay-ninchik, o Nuestro Vivir Bien” Tomado de “Políticas Culturales” de la Revista Integración de la Comunidad Andina (CAN), Nº 5, p. 112, Enero del 2010. Ampliado por los comentarios de Adalid Contreras Baspiñeiro (Secretario General de la Comunidad Andina de Naciones), disponible en https://www.alainet.org/, consultado el 8 de junio de 2018, pp. 1-15.] 

Los Mapuches por ejemplo, constituyen una etnia asentada originariamente en los territorios del sur de la Patagonia que hoy constituyen parte de Argentina y Chile;  (Mapu quiere decir tierra y che gente, o sea gente de la tierra). Tienen un sentido comunitario tanto con respecto a la naturaleza, como en su convivencia;  su pueblo asume que la tierra no es de ellos, sino que “ellos son de la tierra.” El amor a la madre tierra es un valor ancestral para el Mapuche, no separan el universo de la naturaleza porque son parte de ella. Consideran que el Winca (hombre blanco) destruye la tierra y los derechos de los Mapuches, porque dañan la armonía entre las personas y su entorno natural cósmico.
Los conflictos entre Mapuches se resuelven mediante la justicia comunitaria, que denominaban Wichan y su finalidad siempre ha sido restaurar el daño, para mantener el equilibrio y la armonía en el grupo; son pacíficos pero ello no significa que no usen la fuerza para repeler al enemigo ante agresiones a sus miembros o intereses comunitarios.
En la actualidad, cuando se trata de hechos (de poca gravedad) que pueden ser resueltos por ellos, estos no formulan la denuncia, pues consideran que la justicia ordinaria es represiva y que les hace más daño que bien, porque sustrae de su comunidad a sus miembros para juzgarlos y casi siempre los pierden; ellos prefieren emplear su justicia comunitaria, utilizando el método dialógico en el seno de la comunidad, en estas reuniones participan todos los miembros del grupo y las familias de las personas implicadas, no usan métodos agresivos; sus decisiones han de restaurar el daño a las víctimas del modo más satisfactorio posible y todos han de estar de acuerdo, de manera que la persona que haya cometido el hecho pueda permanecer en el seno de su familia, formando parte de la comunidad Mapuche; de cada caso resuelto se extiende acta, que luego es homologada por la justicia ordinaria para darle validez legal.[footnoteRef:9] [9:  Del Val, María Teresa, “Antropología de la mediación: Influencia de la justicia restaurativa de antiguas etnias en la actualidad.” Ponencia, II Congreso Internacional sobre Justicia restaurativa, y Mediación penal, Facultad de Derecho de Burgos, España,  marzo 2012, pp. 2-5, disponible en: https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4063046.pdf, consultado el 3 de julio 2018.] 

También en Nueva Zelanda, durante siglos los maoríes han realizado prácticas consuetudinarias para resolver sus propios conflictos, las cuales se llevan a cabo en las sedes comunitarias que llaman Marae, ellos establecen la diferencia entre sus prácticas y la justicia ordinaria, porque tienen como finalidad primordial la restitución de los daños ocasionados a las víctimas, estas reuniones se llevan a cabo por los miembros de mayor edad en cada comunidad, conjuntamente con las familias de los involucrados en el conflicto y demás miembros del grupo comunitario; los maoríes usan el término Whanau para referirse a “la gran familia” es decir: la comunidad,  donde se analizan las causas del conflicto con el propósito de eliminarlas y proteger al grupo “Te Whanau Awhina” (proteger la gran familia); esta forma originaria de justicia comunitaria ha sido aceptada por las autoridades neozelandesas y ha devenido en uno de los modelos de justicia restaurativa contemporánea, denominado “Conferencia en grupo de familia” (Family group Conference; FGC).[footnoteRef:10] [10:  Del Val, María Teresa, up supra, p. 6 y ss.
] 

De forma similar a las anteriores etnias, los Ubantu en África subsahariana (aunque no son la única etnia de la región), se destacan por las concepciones y tradiciones que guían sus actos de justicia en el seno de las comunidades, conforme al derecho consuetudinario de sus pueblos; Ubuntu es el término Bantú en plural, significa humanidad y viene del proverbio Xhosa: “Ubuntu ngabuntu ngabanye abantu” que se traduce en: “Cada humanidad individual se expresa en su relación con los demás”, o lo que es lo mismo “la persona depende de otras personas para ser persona”. Estos pueblos dan mucha importancia al rol de la familia extendida y a la comunidad. [footnoteRef:11] Desde un enfoque antropológico, se reconoce que el universo cultural bantú “…es portador de un conjunto de cosmologías que profesan principios que proclaman la dignidad de la persona humana. …los ejes centrales de tres de estos principios serían: la supremacía de lo invisible, el imperativo de la unidad y el respeto del orden.”[footnoteRef:12] "Se puede decir que para estos grupos africanos el hombre ocupa el centro del universo y desde esta posición puede servirse del mismo, sacar provecho por medios físicos, místicos o sobrenaturales, pero procurando vivir en armonía con él; aunque no haya vida en un objeto concreto los Ubantu les atribuyen una vida mística y así establecen una relación directa con el mundo circundante... El hombre no es dueño del universo, sólo es su centro, el amigo, el beneficiario, el usuario, por tanto debe vivir en armonía con él, obedecer sus leyes de orden natural, moral y místico; si estas leyes son violadas, es el hombre el que sufre las consecuencias. La sapiencia de estas etnias africanas es el fruto de una larga experiencia, observación y reflexión"[footnoteRef:13] [11:  Kakosi Kashindi, Jean Bosco, “Ubuntu, como modelo de la justicia restaurativa. Un aporte africano al debate sobre la cultura de la igualdad”. Ponencia presentada al XIII Congreso de la Asociación Latinoamericana de Estudios de Asia y África, p.2,  disponible en: www.ceaa.colmex.mx/aladaa/memoria_xiii_congreso.../kakozi.pdf consultada el 15 de junio 2018. ]  [12: , Botsho, Jean-Bosco, “Cosmologías tradicionales africanas y dignidad de la persona humana”, p. 16, disponible en: www.cetr.net/files/AfricaCosmologias.doc consultada el 29 de junio 2018.]  [13:  Véase: Mbiti, John S. “African view of the Universe” in "An introduction to African religion", Heinemann, London, 1975, pp. 31-39. Consultado en soporte papel. Disponible en: https://academic.oup.com/afraf/article-abstract/69/277/391/85817?redirectedFrom=PDF
] 

Resulta sorprendente que a pesar de las distancias regionales existentes, se produzcan tantos puntos de contacto en la filosofía de los pueblos originarios para organizar la vida en comunidad y dirimir sus conflictos, pero mucho más relevante es la fortaleza de sus convicciones culturales durante siglos frente a los procesos de colonización, neo colonización y de transculturación, agudizada por el desarrollo tecnológico de las comunicaciones a partir de las últimas décadas.
Como afirma Howard J. Zher “...Los antecedentes de la justicia restaurativa son mucho más amplios y sus raíces mucho más profundas que las iniciativas promovidas por los menonitas en los años 70; en realidad, son tan antiguos como la historia humana.”[footnoteRef:14] Pero su actual concepción responde a otras realidades y necesidades que incidieron en su aparición e implementación en varios países, visualizándose bajo esta denominación primeramente en Ontario, Canadá, extendiéndose luego a Indiana, E.U., y otras regiones. [14:  Véase: Zehr, Howard J. “El pequeño libro de la justicia restaurativa” Documento en PDF, Copyright ©2007 by Good Books, intercourse, PA 17534 international Standard Book Number: 978-1-56148-469-0 Library of Congress Catalog Card Number: 2006030642, E.U., p. 16. Disponible en: www.GoodBooks.com, consultado 20 diciembre del 2017. (Este autor es considerado pionero en materia de Justicia restaurativa y su publicación tuvo la primicia sobre el tema, por lo que ha contribuido a la difusión de esta nueva concepción en otros contextos).
] 

Si bien durante la implementación actual de estas prácticas restaurativas se han identificado diversos modelos de desarrollo, el Caso Kitchener[footnoteRef:15], se conoce como el experimento que demostró las ventajas de reparar y sanar en lugar de reprimir; este caso consistió en actos de vandalismo realizados por 2 adolescentes contra varias propiedades en Elmira, Ontario, Canadá, donde causaron destrozos por valor de $2,200.00 USD., las autoridades ofrecieron la oportunidad de confrontar cara a cara ofensores y víctimas para intentar llegar a un acuerdo de solución sin tener que responder por vía judicial. Los jóvenes restauraron los daños en seis meses y el éxito de este experimento sirvió de punto de partida para el desarrollo de una modalidad de mediación conocida como Programa de Reconciliación Víctima Ofensor (PRVO) que luego se extendió a otros contextos. [15: Véase: Eguzquilore. Cuaderno del Instituto Vasco de Criminología, San Sebastián, No 26-2012 “Hacia una Justicia Victimal”. Encuentro Internacional en Homenaje al Prof. Dr. h.c. Antonio Beristaín-UPV/EHU. Disponible en:https://www.ehu.eus/documents/1736829/2177136/Eguzkilore+26.pdfConsultado15-6-2018.] 

2. Eventos que incidieron en la implementación de prácticas restaurativas contemporáneas.

Entre los sucesos de mayor incidencia pudieran mencionarse “Las Guerras Mundiales” acaecidas en la primera mitad del siglo XX, las cuales repercutieron en la organización global de las fuerzas políticas, de manera que en la segunda mitad del propio siglo comienza a identificarse la necesidad de proteger a las personas de las calamidades sufridas, tomando auge en el plano internacional las generaciones de los derechos humanos que nuestra especie necesita preservar, dígase derechos civiles, políticos, derechos económicos, sociales, culturales y derechos planetarios, entre otros. 
Las primeras décadas de la segunda mitad del siglo XX simboliza una época donde la humanidad comienza a soñar con un mundo mejor, donde la paz es la máxima aspiración.  Por su parte los discursos de la Criminología crítica cuestionan la Política Criminal y el Derecho Penal, por considerarlos instrumentos reproductores de las relaciones desiguales de poder y porque el sistema jurídico penal no logra los fines que se propone, de manera que su intervención se deslegitima ante el incremento sistemático de la criminalidad y sobre todo de la reincidencia; por tanto se colige que la pena no reeduca, que los sancionados no se reinsertan socialmente y que el Estado en su condición de garante del normal desarrollo de las relaciones sociales y la protección de los bienes y derechos de los ciudadanos,  en realidad no se responsabiliza con la situación de los sancionados cuando hace uso de su poder punitivo.
Por su parte, el movimiento victimológico contemporáneo comienza a develar la situación que presentan las víctimas en el sistema tradicional de justicia, pues estas son consideradas objetos de derecho y no sujetos de derechos, como sí lo es son sus victimarios, quienes cuentan con garantías que sirven de límites al uso del jus puniendi por parte del Estado (lo cual resulta necesario y prudente), sin embargo el Estado no parece reparar en las necesidades e intereses de las víctimas por lo que el sistema legal no les reconoce derechos distintos al de fungir como testigos de cargo. 
La mirada de los victimólogos se extiende a los centro penitenciarios, denunciando el hacinamiento, la inseguridad, insalubridad de los ambientes, la falta de alimentos y de atención médica, que denotan el total abandono de las administraciones públicas con la suerte de quienes ejecutan penas privativas de libertad, convirtiéndose también en víctimas del sistema penitenciario.
La ineficacia de la Justicia tradicional, sumada a las demandas de victimólogos y criminólogos para que las víctimas se tornaran en sujetos de derechos en el sistema penal, contribuyeron a la aparición de mecanismos informales de resolución de conflictos, que luego fueron institucionalizándose desde el propio sistema legal, o de forma paralela; de esta manera, las reformas sustantivas y procesales de finales del pasado siglo pudieran considerarse una consecuencia de estos cambios socio políticos y culturales que igualmente repercutieron en la complejidad y magnitud del fenómeno criminal y consecuentemente en la diversificación de las respuestas al crimen, en particular las alternativas al derecho penal para determinados hechos y autores, que si bien no respondieron en sus inicios a una concepción restaurativa, con el tiempo se han ido implementando bajo esta mirada.
3. Fundamentos teóricos a favor de la implementación de la Justicia restaurativa.

Los discursos de diversos autores en materia de Justicia restaurativa han desarrollado diferentes enfoques que fundamentan la pertinencia del desarrollo de estas prácticas como alternativas a la Justicia tradicional:
A) El primer enfoque parte de los valores de “la civilización contemporánea” y se fundamenta en la obsolescencia del sistema tradicional de justicia, que enmascara la verdadera reacción retributiva y vindicativa de los fines de la punición, pues la experiencia demuestra que no ayuda a enmendar el daño ocasionado, ni a prevenir su auge, porque al sistema legal no le interesan las expectativas de las víctimas y mucho menos la suerte de los victimarios.[footnoteRef:16] [16:  Dignam, James. “Understanding victims and restorative justice”, Series editor: Mike Maguire, “Crime and Justice”, Open University Press, London, England, 2005, pp. 62 and followings.] 

Ciertamente, los argumentos expresados afloran con mucha objetividad en la mayoría de los contextos, debido a que el sistema judicial y las administraciones públicas no se responsabilizan respectivamente con el funcionamiento de la justicia, ni con la ejecución de las penas, a pesar de la función de garante de la seguridad pública y ciudadana que le corresponde al Estado dentro de su política general, lo que en buena medida ha generado la quiebra del sistema de justicia tradicional y demás instituciones vinculadas a su funcionamiento.
B) El segundo enfoque se basa en la necesidad de movilizar la conciencia moral del victimario, como un resorte que le ayude a redimirse ante su víctima y también a reflexionar sobre su comportamiento futuro. La justicia represiva acciona con castigos estigmatizadores que utilizan la vergüenza en sentido inverso, es decir para abochornar al sujeto infractor ante su familia, su comunidad y la sociedad en general; en tanto que la justicia restaurativa pretende hurgar en el amor propio y la dignidad del individuo para propiciar su reflexión, enmienda y reintegración al grupo que pertenece.[footnoteRef:17] [17:  Braithwaite, J. “Restorative justice and responsive regulation”, NY: Oxford University Press, England, 2002. Consultado 11-12-2014, 15h 30. Disponible en:http://www.questia.com/read/114987157/] 

Igualmente no es difícil demostrar que el aparato judicial desde sus orígenes, siempre se ha movilizado en virtud de la conducta del sujeto que quebranta la norma, respecto del cual se plantea la dicotomía de cuan graves resultan las consecuencias del hecho, cuan necesaria o procedente resulta determinada reacción y cuáles son los límites que legitiman esa reacción. Desde la perspectiva de la Justicia restaurativa no se trata solo de analizar los límites del temible poder punitivo, sino que sería necesario tener en cuenta que se requiere de una reacción que contribuya al saneamiento de las consecuencias del hecho para todos los implicados, donde se valore la posibilidad de que igual todos ganen algo, (incluso los que pierdan).
C) Y el tercer enfoque pone de relieve la importancia de la comunidad para las prácticas restaurativas de resolución de conflictos. Su principal defensor fue Nils Christie,[footnoteRef:18]  quien plantea que el Estado no solo se apropió del conflicto de las víctimas, sino que para buscar su resolución, desplazó a sus protagonistas hacia escenarios distantes del lugar donde ocurrieron los hechos, en espacios ajenos a su vida cotidiana. Considera que el Estado ha debilitado el papel de las comunidades, que es el ambiente al cual pertenecen sus implicados.  [18: 
 Christie, N (1977). “El conflicto como propiedad”. Traducido por Alberto Bovino y Fabricio Guariglia en el libro “De los delitos y de las víctimas”, compilado por Julio B. J. Maier, Editorial Ad-Hoc, Buenos Aires, Argentina, 1992, pp. 157-182.] 

Este último enfoque trae a colación dos nuevos elementos cuando evalúa las ventajas de la justicia restaurativa: La víctima y la comunidad;  pone de relieve por una parte la importancia de tomar en cuenta al titular del bien jurídico protegido cuando se resuelve el conflicto, su interés y participación en el modo de hacer justicia, en tanto que por otra parte plantea la necesidad de fortalecer el tejido social en las grandes urbes para hacer funcionales estos mecanismos de control social, pues lo que hace al ser humano un ente social es su nivel de relacionamiento; y lo que otorga la relevancia de bien jurídico al interés protegido, son precisamente esas relaciones sociales a las cuales no se puede renunciar. 
Aunque estos discursos tomaran causes paralelos, todos concurren hacia el mismo punto, porque están referidos a los fundamentos que ponen de relieve los roles de los sujetos implicados en los procesos de negociación para resolver por vías alternativas los conflictos de naturaleza penal mediante prácticas restaurativas que contribuyan a reducir la violencia que caracteriza las relaciones humanas de este siglo y para proporcionar un ambiente de paz.
4. La reacción social ante la criminalidad del siglo XXI.

La criminalidad del siglo XXI se ha transformado estructuralmente, debido al auge del crimen organizado transfronterizo, favorecido por los procesos globalizadores de estos tiempos y su incidencia en el aumento de la delincuencia no convencional en los territorios nacionales; al propio tiempo que sus efectos provocan el incremento de la violencia, que hace crecer la criminalidad convencional a todos los niveles, poniendo en riesgo la seguridad ciudadana.
Por tanto la Política Criminal ha de diferenciar la respuesta al crimen, de modo que sin renunciar a los principios que informan el derecho penal de última ratio, (intervención legalizada, prohibición de excesos y mínima intervención), tenga un sistema de penas provisto de sanciones severas para la criminalidad grave, otras menos graves para hechos de poca gravedad y un abanico de salidas que permitan la solución de determinados conflictos penales desde otras áreas del ordenamiento jurídico o por vías de diversión judicial, desde una concepción restaurativa.
Mediante prácticas restaurativas pueden resolverse infinidad de tipicidades delictivas, incluyendo hechos violentos, cuya conveniencia y efectividad dependería en cada país tanto de la voluntad político-criminal al proyectar la reacción social, como de los operadores del sistema judicial al aplicar la política penal (siempre que de forma expresa, se manifieste la voluntad de las partes).
 Sin embargo la Justicia restaurativa no puede suplantar la Justicia tradicional, a través de la cual el Estado ejerce su poder punitivo y cumple su función de garante de la protección de los bienes y derechos más relevantes para el normal desenvolvimiento de las relaciones sociales, puesto que el delito, siempre va a tener una faz pública, que obliga a reservar la misión del derecho penal para la criminalidad que trascienda socialmente.
5. Definición de Justicia restaurativa.

Las definiciones en ciencias sociales son inciertas, porque tienen una base ontológica que las hace variables (el ser humano), su conducta, sus ideas, sus valores, su cultura, todo puede cambiar según contexto, época histórica, política, economía, desarrollo social, etc., por tanto se dice que una definición corre el riesgo de ampliarse o reducirse, de ir hacia adelante o hacia atrás, dejar de lado elementos importantes antes o retomarlos después de haberlos excluido. 
Si a lo anterior se añade el hecho de que la Justicia restaurativa es un enfoque nuevo de una concepción tan vieja como la humanidad, comprenderemos cuán difícil puede resultar su definición para los autores que incursionan en la materia. 
La enunciación de justicia contiene infinidad de elementos que han identificado una dimensión importante en la vida social de la especie humana. Todo individuo tiene certeza de que la justicia (divina, social o legal) significa responder de forma lógica conforme a ciertos axiomas y principios, a las expectativas creadas ante determinadas necesidades. En el marco de la justicia penal, desde que las personas se organizaron en sociedad bajo estructuras de poder político, la humanidad ha conocido diversos modos de enjuiciamiento, (acusatorio, inquisitivo, mixto), más siempre a través de instituciones (Estado, Iglesia y Órganos judiciales), por lo que la perspectiva de devolver la solución de ciertos conflictos a la sociedad civil mediante prácticas restaurativas, crea cierta incertidumbre en los espacios legislativos y judiciales de los diferentes contextos.
Se dice que fue Albert Eglash, quien primero usó el término de Justicia restaurativa con la connotación que hoy se le otorga[footnoteRef:19]. La idea manejada por Eglash sobre el enfoque restaurativo de la justicia, había surgido a raíz de un concepto acuñado por él en los años 50 del siglo pasado que luego continuó desarrollando, consistente en: “la restitución creativa”; este precedente luego le permitió asegurar que un proceso restaurativo debía elaborar mecanismos que posibilitaran al delincuente jugar un rol activo y socialmente constructivo, que tuviera por fin no sólo hacerse cargo del hecho cometido, sino el intento de reparar en su víctima los daños que pudiera haber sufrido.[footnoteRef:20] [19:  Eglash, Albert, citado por Rafael Blanco en “Justicia Restaurativa. Marco teórico, experiencias comparadas y propuestas de política pública”. Colección de Investigaciones Jurídicas Nº 6. Universidad Alberto Hurtado, Santiago, Chile, 2004, p. 1.
]  [20:   Eglash, Albert: “Creative Restitution: Some Suggestions for Prison Rehabilitation Programs.” American Journal of Correction, Nº 20, 1958, pp. 20-34. Citado por: Laura Mirsky en: “Albert Eglash and Creative Restitution: A precursor to restorative practices.” Disponible en  http://www.realjustice.org/library/eglash.html/Visitado el 10 de septiembre de 2015.] 

La definición de Justicia restaurativa está aún en construcción, debido a su reciente aparición y también a los diferentes conceptos que han desarrollado los autores que incursionan en el tema, cuestión que se asocia a las distintas formas de implementación de estas prácticas, que poseen un sustrato socio-cultural, propio de cada lugar; es por ello que Howard J. Zher considera arrogante una definición a priori de Justicia restaurativa y nos ofrece la suya desde una perspectiva operativa: “La justicia restaurativa es un proceso dirigido a involucrar, dentro de lo posible, a todos los que tengan un interés en una ofensa particular, para identificar y atender colectivamente los daños, necesidades y obligaciones derivados de dicha ofensa, con el propósito de sanar y enmendarlos de la mejor manera posible”[footnoteRef:21].  Este autor pone énfasis en la necesidad de tomar en cuenta a las personas cuando se aplica Justicia desde la perspectiva restaurativa, porque considera que esta además de formar parte de un determinado programa, es una manera de mirar el mundo con nuevos lentes “changing lenses”. [21:   Zehr, Howard J. Op. Cit., p. 45.] 

Para el inglés Tony Marshall, la Justicia Restaurativa puede ser entendida como una forma de enfrentar la resolución de problemas relacionados con la delincuencia, que involucra a las propias partes y la comunidad en general, en una relación activa con los organismos sociales. Más que una práctica concreta es un conjunto de principios que pueden orientar la práctica general de todo organismo o grupo en relación con la delincuencia.[footnoteRef:22] [22: 
 Marshall, Tony. Restorative Justice: An Overview. Research Development and Statistics, Directorate. London, United Kingdom: Home Office, 1999, p. 5, Disponible en: fbga.redguitars.co.uk/restorativeJusticeAnOverview.pdf/   Consultado el 19 de junio 2018.] 

Javier Llobet define la Justicia Restaurativa como una corriente que enfatiza en la ofensa a la víctima que supone el delito, de modo que se considera que la misma debe intervenir en la resolución del conflicto a través de una mediación comunitaria, en la que interviene por el otro lado el autor del hecho delictivo. Dándole importancia fundamentalmente a la conciliación víctima-autor, más que a la imposición de una sanción o pena[footnoteRef:23] [23: 
 Llobet, Javier. La Justicia Restaurativa y la Protección de la Víctima. Disponible en; http://www.pensamientopenal.com.ar/ Consultado el 30 de diciembre del 2015.] 

Una definición bastante completa ha sido expresada de forma institucional, por el Centro para la justicia y la reconciliación de Washington, partiendo de su experiencia, según la cual “Justicia restaurativa es una concepción de la justicia que enfatiza en la reparación del daño causado mediante una conducta delictiva. Su resolución se alcanza mejor a través de procesos cooperativos que incluyen a todos los interesados.”[footnoteRef:24] Más adelante se añade que la  justicia restaurativa responde a un nuevo movimiento, que desde el campo de la Victimología y la Criminología abogan por implementar nuevas formas de proyectar la reacción social ante el crimen, involucrando a todas las partes interesadas en la reparación de los daños ocasionados a las víctimas y la comunidad. “Los programas de justicia restaurativa, por consiguiente, habilitan a la víctima, al infractor y a los miembros afectados de la comunidad para que se involucren directamente en la respuesta al crimen,…mediante  un sistema que apunta a la responsabilidad del infractor y la reparación a la víctima en el seno de la comunidad.”[footnoteRef:25] [24:  Informe del Centro para la justicia y la reconciliación - Confraternidad carcelaria internacional, mayo 2005 post-box 17434, Washington, D. C. 20041, p.1, Disponible en: www.icbf.gov.co/portal/page/portal/.../Confraternizacion-Carcelaria.pdf/  consultado 18-8-14.]  [25: 
  Informe del Centro para la Justicia y la reconciliación…, Up. Supra.] 

Según la ONU; “La Justicia restaurativa da a las víctimas la oportunidad de obtener reparación, sentirse más seguras e intentar cerrar una etapa de sus vidas, permite a los delincuentes comprender mejor las causas y los efectos de su comportamiento para asumir responsabilidad, al propio tiempo que posibilita a las comunidades comprender las causas profundas de la acción delictiva, promover el bienestar comunitario y prevenir la delincuencia”.[footnoteRef:26] [26: 
  Véase Fundamentación de Principios Básicos para la utilización de programas de justicia restaurativa en materia penal, emitidos por el Concejo Económico y Social (ECOSOC) de la Organización de Naciones Unidas (ONU) mediante la Resolución 2002/12. ] 

5.1. Alcance y contenido de la concepción restaurativa de la justicia.

Existen posturas que limitan el alcance de la Justicia restaurativa a las formas de diversión judicial, pero en realidad la Justicia restaurativa va mucho más allá, porque ella no implica solo prácticas divergentes, sino una nueva concepción que le permite involucrarse con la Justicia tradicional y desde su entramado normativo proyectar sus valores, principios y fines, aunque para ello, el legislador ha de crear la cobertura que permita a los operadores del sistema hacer uso de esta modalidad para determinados conflictos. Sin embargo para pensar conforme a la concepción que inspira la Justicia restaurativa, también los operadores del sistema han de estar preparados para decidir cuál sería la respuesta adecuada ante el hecho. 
La Justicia restaurativa puede rebasar la firmeza de cualquier resolución legal de un conflicto, cuando intenta durante la ejecución de la pena, poner en relación al victimario con su víctima o con sus familiares. Existen países donde estas prácticas se suceden cada día a través de centros habilitados al efecto, propiciando que las personas involucradas sanen de los  desequilibrios emocionales, los miedos, rencores, rabias y cargos de conciencia ocasionados por el delito.
A continuación se expresan algunas precisiones en cuanto a la justicia restaurativa que la diferencian de la justicia represiva:
- La aplicación de la justicia restaurativa parte de la previsión legal para identificar su ámbito de competencia, pero no considera el delito como la simple violación de la norma penal, sino como una grave afectación de las relaciones interpersonales y sociales.
- Las prácticas restaurativas se llevan a efecto entre personas naturales y solo pueden realizarse cuando los sujetos en conflicto conocen los presupuestos de esta modalidad que seleccionan y la aceptan voluntariamente para encontrar una solución justa.
- Resulta necesario que el victimario reconozca su culpabilidad antes de iniciar la vía de la justicia restaurativa, de hecho constituye una oportunidad para transformar la culpa en vergüenza y ganar empatía consigo mismo, la restauración del daño y el propósito de enmendar la conducta.
- Aunque la principal pretensión de las prácticas restaurativas se dirige hacia la reparación del daño ocasionado a las víctimas, no han de perderse de vista las necesidades del victimario. Por tanto la justicia restaurativa se distancia de la justicia retributiva, cuyo principal fin es un castigo proporcional al daño ocasionado. 
- A diferencia de lo que ocurre en la justicia tradicional, en la cual el eje del debate se centra en la relación “Estado-sociedad-delincuente”, en la Justicia Restaurativa el objetivo central de sus prácticas se enfoca hacia la serie “víctima-ofensor-comunidad”. 
- La resolución del conflicto en el seno de la comunidad a la que pertenecen los sujetos involucrados posibilita un ambiente natural, donde estos se sienten cómodos para expresar sus puntos de vista y donde son conocidos por el resto de los participantes, de manera que difícilmente los hechos  pueden tergiversarse.
- El conocimiento de los factores que condicionaron el conflicto del cual conoce la comunidad, le permite a los actores y líderes comunitarios realizar acciones para prevenir sucesos similares en lo adelante.
- La Justicia restaurativa utiliza como técnicas el diálogo y la comunicación entre los participantes, tomando en cuenta las diferencias culturales y las normas que precautelan los derechos de las partes; en cambio, la justicia retributiva, se implementa mediante técnicas formales e instrumentos legales que le otorgan rigidez a las relaciones entre los sujetos durante el proceso penal.
- La justicia restaurativa prefiere procesos incluyentes y colaborativos; y en lo posible, acuerdos consensuados en lugar de resoluciones impuestas.[footnoteRef:27] [27:  Zher, Howard, Op. Cit., p. 32.] 

6. Modelos de desarrollo de la Justicia restaurativa.
Básicamente se reconoce la existencia de tres modelos de implementación de prácticas restaurativas a saber: I- La Mediación;  II- Los Círculos y III- Las Conferencias.[footnoteRef:28] [28:  Véase: Mc. Cold, Paul, “Breve historia de la Justicia restaurativa”,  pp. 2-15. Disponible en: www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2468/ consultado el 6 de junio del 2018. En este artículo el autor desarrolla las características de cada uno de los tres modelos expuestos y de sus diferentes sub-clasificaciones.
] 

I- “La Mediación:
Surge inicialmente como una forma de diversión judicial dirigida a negociar la solución de un conflicto penal entre las partes interesadas con la ayuda de un facilitador, pero ha derivado hacia otras fórmulas, donde se involucran otras personas y roles que pretenden la satisfacción de la víctima, la restitución del daño, la atención a la persona del infractor y la preservación de las redes sociales, desde esta perspectiva las variantes más difundidas son:
Mediación restaurativa”, supone la presencia de una persona capacitada para jugar el rol de mediador, que trata de poner en relación a los sujetos en conflicto, para lograr los fines de la justicia restaurativa.
“Mediación comunitaria, que requiere la participación de los sujetos en conflicto y de los representantes de la comunidad que tienen interés en ayudar a encontrar una solución viable y satisfactoria para todos.  
“El Programa de Reconciliación entre Víctimas Ofensores” es la otra variante, no solo enfocada a la reparación del daño ocasionado, sino también a lograr la reconciliación entre los sujetos en conflicto. 
II- “Los círculos restaurativos”:
En estas reuniones participan actores comunitarios, funcionarios, profesionales, familiares y todos aquellos que a juicio de las instancias responsables puedan ayudar a solucionar el conflicto de la mejor manera; todos tienen en común la participación colectiva de personas interesadas en colaborar; durante sus prácticas estos han desarrollado métodos diversos, tales como:
“Los Círculos de sanación” (dirigidos a colaborar en la recuperación psíquica y emocional de los sujetos involucrados); 
“Los Círculos de sentencia,” (formados por miembros de la comunidad, asociados al sistema de justicia, para llegar a un consenso acerca de la solución más recomendable, de manera que la comunidad aporta las tradiciones y valores de sus pueblos en tanto que el sistema judicial aporta los valores del ordenamiento jurídico); 
“Los Círculos de construcción de paz” implementado para dirimir conflictos entre personas de diferentes grupos, comunidades o etnias). 
III- “Las Conferencias restaurativas:” 
Se incluyen en esta práctica a todas las personas que pueden tener interés en el conflicto, dígase familia, actores comunitarios, representantes legales de los sujetos en conflictos; su organización varía en dependencia de quien es el facilitador, o quien negocia los resultados, o aprueba los acuerdos. Existen dos formas: “Las Conferencias de bienestar infantil”, que más que restaurar buscan reparar el daño emocional de un menor de edad debido a tratos abusivos o inadecuados; “Las Conferencias de justicia juvenil” que intervienen cuando se lesiona un bien o derecho protegido por la Legislación Penal y por tanto sí tienen un enfoque restaurativo, tanto en el caso de adolescentes inimputables, como de jóvenes penalmente responsables.Las conferencias restaurativas exhiben las siguientes variantes: 
“Las Conferencias del grupo familiar”, (Family group conferences, FGCs) que tienen su origen en Nueva Zelanda, a partir de un reclamo de los maoríes para lograr su intervención en la evaluación y decisión por hechos donde participaban jóvenes adolescentes pertenecientes a sus etnias, al considerar improcedente la atención dispensada por las autoridades oficiales, debido a la ignorancia mostrada sobre sus tradiciones y cultura. Sus reclamos fueron escuchados y paulatinamente se implementó esta conferencia, constituida por la familia del joven adolescente y un equipo del Departamento de bienestar social para evaluar el caso antes de tomar la decisión.
“Las tomas de decisiones dentro del grupo familiar”, (Family groups decisions making, FGDM), aunque su denominación difiere de la anterior, en realidad constituye una variante del modelo neozelandés, extendido al Reino Unido, a Canadá, Estados Unidos y Australia, que desde estas referencias implementaron sus conferencias potenciando la labor de los trabajadores sociales y empoderando a las familias durante las evaluaciones y decisiones sobre hechos en conflicto con la Ley Penal, donde han participado jóvenes adolescentes o bien cuando estos resultan víctimas de tratos abusivos.
Otra variante de conferencia en Norteamérica es “La Unidad de Reunión Familiar” (Family Unity Meeting, FUM), desarrollada en Obregón, se integrapor trabajadores sociales y la familia extendida para decidir sobre la protección de niños (as) y adolescentes en conflicto con la Ley Penal o afectados por tratos abusivos y se diferencia de los anteriores en que los padres pueden vetar la participación de otros familiares.
“La Conferencia policial” (desarrollada en Wagga-Wagga, en Nueva Gales del Sur, Australia) es otro tipo de práctica restaurativa, considerada una experiencia extensiva de la advertencia, mediante la cual se hace confrontación de reintegración preventiva.
“Las Conferencias comunitarias” (Real Justice Conferences) derivadas de la variante policial australiana y habilitada en el propio contexto, organiza foros para tratar los problemas comunitarios y sociales, pretende pacificar las comunidades, las escuelas, los centros laborales y también incorpora la teoría de la confrontación de reintegración y la teoría de los afectos, su principal desarrollo se ha registrado en el ámbito escolar.
Estos tres modelos se han implementado de forma indistinta y paralela en varios lugares de; Latinoamérica; Norteamérica, Reino Unido, la Península escandinava, Irlanda del Norte,  Europa del Este; Australia, Nueva Zelanda, Rusia, Albania, Lituania; África del Sur, Mongolia, China y Singapur, entre otros.
7. Principios que informan la justicia restaurativa y sus fines. 
Uno de los problemas que tiene la implementación de nuevas prácticas de justicia desde la concepción restaurativa, es que requiere de principios que articulen sus programas para su aplicación certera y segura, sin posibles equívocos que puedan afectar intereses individuales o sociales en un ámbito tan sensible; pero los principios a veces tardan en aparecer, porque surgen de la reiteración de esas prácticas, de la necesidad de apuntalar, organizar, asegurar cómo, para qué y cuándo se pueden emplear, en fin que son el fruto del desarrollo teórico doctrinal que alcance esta concepción y su impronta en la realidad social.
Howard J. Zehr, cuando escribió su pequeño libro de la justicia restaurativa, ya planteaba la existencia de cinco principios restaurativos claves a saber:
Centrarse en los daños y en las consiguientes necesidades de las víctimas, pero también de las comunidades y de los ofensores. La justicia restaurativa promueve resultados que fomenten la responsabilidad, la restauración y la sanación de todos.
Atender las obligaciones que estos daños conllevan, tanto para los ofensores como para las comunidades y la sociedad.
Usar procesos incluyentes y colaborativos.
Involucrar a todos aquellos que tengan un interés legítimo en la situación, lo que incluye a las víctimas, los ofensores, otros miembros de la comunidad y a la sociedad en general. 
Procurar enmendar el mal causado.[footnoteRef:29] [29:  Zher, Howard J. Op. cit., pp. 44-45
] 

Sin embargo, como la Justicia restaurativa ya cuenta con varias décadas de implementación en múltiples contextos, pero además ha tomado experiencia de prácticas ancestrales y por otra parte, mantiene un estrecho vínculo con la Justicia tradicional, ya se han matizado muchos principios que rigen (al menos en teoría) su concepción sistémica para los diversos programas que se han organizado. 
Ya desde 1999, el Concejo Económico y Social de la Organización de Las Naciones Unidas, avizorando la experiencia de algunos países, exhortó a los Estados Nacionales a introducir alternativas al derecho penal en sus sistemas de justicia, incluyendo las prácticas restaurativas ante ciertos conflictos penales, menos lesivos al interés social, para su pronta y eficaz resolución.[footnoteRef:30] [30:  Véase: Resolution 1999/ 26 of ECOSOC of the U.N. “Development and implementation of mediation and restorative justice measures in criminal justice”. Adoptada durante la Sesión Plenaria No. 43, de 28 de julio de 1999. Disponible en “Consejo Económico y Social”, Documentos Oficiales, 1999, Suplemento Nº 1 (E/1999/99 [SUPP]), pp. 60-61] 

El X Congreso de prevención del delito y tratamiento al delincuente convocado por la ONU, coincidiendo con la anterior resolución, incluyó entre sus temas de interés la situación de las víctimas de los delitos y del sistema legal, añadiendo en esta clasificación a los sancionados; también se insistió en la necesidad de implementar formas de diversión judicial, prácticas restaurativas y criterios de oportunidad no solo en los casos de delincuencia juvenil o de poca relevancia social, sino en otros casos donde igual resultara posible; y para ello, la resolución final de dicho congreso abogó por la elaboración de los principios que debían guiar la implementación de estas alternativas y su aplicación práctica.[footnoteRef:31] [31:  Véase: Declaración sobre “La Delincuencia y la Justicia frente a los Retos del Siglo XXI” (A/CONF.187/4/Rev.3), X Congreso de Prevención del delito y tratamiento al delincuente. Viena,  Austria, 15 de abril de 2000.
] 

Tomando en consideración los precedentes antes expuestos, el Concejo Económico y Social  de la Organización de Naciones Unidas emitió la Resolución 2000/14, solicitando a los Estados partes, organismos internacionales, organizaciones inter-gubernamentales y no gubernamentales, así como cualquier institución vinculada al tema de interés, que emitieran sus consideraciones en torno a los principios que debían regir la implementación de la justicia restaurativa de forma común a nivel global.[footnoteRef:32] [32:  Véase: Resolución 2000/14 de 27 de julio de 2000, emitida por el Concejo Económico y Social (ECOSOC) de la Organización de Naciones Unidas, adoptada durante la Sesión Plenaria, el 27 de julio de 2000. Disponible en “Consejo Económico y Social: Documentos Oficiales, 2000, Suplemento Nº 1 (E/2000/99 [SUPP])
] 

Luego del trabajo realizado por la comisión de expertos en materia de prevención y justicia penal, se elaboraron varias propuestas al Concejo Económico Social de la ONU, sobre la base de las cuales finalmente este órgano emitió la Resolución 2000/12,[footnoteRef:33]  donde se expresan finalmente los principios que han de regir la implementación de la justicia restaurativa y su aplicación de forma universal. [33:  Véase: Resolución 2002/12, del Consejo Económico y Social (ECOSOC): adoptada durante la  37ª Sesión Plenaria, el 24 de julio de 2002. Disponible en “Consejo Económico y Social: Documentos Oficiales, 2002, Suplemento Nº 1 (E/2002/99 (SUPP)), p. 42 y ss.] 

El modo de concretar estos principios para administrar justicia desde una concepción restaurativa,  según las propuestas formuladas por la ONU se expresa a continuación: 
-Los procesos restaurativos no son contrarios a los procesos ordinarios, ni menoscaban el derecho de los Estados a perseguir a los criminales, por lo que son complementarios de la justicia tradicional, dando origen a una serie de medidas de aplicación flexible que tienen en consideración las particulares circunstancias jurídicas, sociales y culturales de cada país.
-A reserva de lo dispuesto en las Legislaciones nacionales, los programas de justicia restaurativa pueden implementarse en cualquier etapa del sistema de la Justicia ordinaria penal.
- La justicia restaurativa no se centra en el castigo, sino en la restauración de los daños a los afectados.
- Los Estados han de implementar el acceso a la justicia para las víctimas de los delitos, de manera que la perspectiva de la justicia restaurativa siempre esté prevista desde el propio sistema legal. 
- Deberán establecerse normas de competencia y reglas para proceder en materia de justicia restaurativa.
- La víctima y elvictimario deberán ser impuestos de sus derechos antes de dar su consentimiento para aplicar alguna forma de justicia restaurativa.
- La víctima y el victimario deben conocer cuáles son las consecuencias de esta modalidad de resolución de su conflicto.
- Tanto la víctima como su victimario deben tener la posibilidad de contar con asesoramiento legal para estos trámites. 
- Cuando una de las partes no desea continuar resolviendo el conflicto por esta vía, ha de retornarse a la justicia ordinaria.
- Cuando se apliquen formas restaurativas de justicia, el autor del hecho deberá asumir su culpabilidad y cumplir las obligaciones pactadas.
- Han de tutelarse los derechos de las víctimas, otorgándoles un rol activo dentro de la justicia, cualquiera que sea el modo de resolver el conflicto.
- Establecer acuerdos reparatorios que dejen satisfechas a todas las partes que resultaron afectadas por el hecho, con una lectura amplia de víctimas, pero que al propio tiempo se ciña solo a aquellas relacionadas directamente con el hecho.
- La decisión que se tome mediante formas de diversión judicial han de ser supervisadas judicialmente o adicionadas a resoluciones judiciales, de manera que adquieran fuerza de cosa juzgada cuando sean definitivamente resueltos.
- Cuando existan incumplimientos de los acuerdos pactados por vías de diversión judicial, deberá preverse si debe procederse por la propia vía para hacer cumplir lo pactado o si se da traslado a la Justicia ordinaria.
- En cualquier caso, si retornase a la justicia ordinaria, no podrá presumirse culpable al imputado por haber asumido la culpabilidad del hecho anteriormente, ni podrá imponérsele pena agravada por el incumplimiento de lo pactado.
- Las Autoridades y funcionarios responsabilizados han de ocuparse por la reinserción de la víctima y del autor del hecho en la comunidad.
Redimensionando los principios generales que han de regir la Justicia restaurativa puede decirse que contribuyen a reforzar determinados derechos y valores, tales como: libertad, justicia, democracia, respeto, tolerancia, solidaridad, cooperación, pluralismo, diversidad cultural, diálogo y entendimiento a todos los niveles de la sociedad y entre las naciones, para asegurar un entorno de paz. 
Como apunta Howard Zher, “La justicia restaurativa no es un mapa, pero sus principios nos pueden servir como una brújula para saber hacia dónde dirigirnos. La justicia restaurativa siempre nos invita al diálogo y la exploración”[footnoteRef:34]. [34:  Zher, Howard, Op. Cit. p. 15.] 

7.1. Fines que persigue la justicia restaurativa.

La Criminología en su quehacer por explicar el comportamiento delictivo, ha tomado en consideración la naturaleza bio-psico-social del ser humano, por ello reconoce que su conducta está mediada por infinidad de procesos internos y externos que conforman su individualidad como persona.
Por la misma razón la conducta criminalno siempre es predecible ni comprensible, se produce mediante acciones u omisionesque provocan un doloroso suceso, en el cual se involucran no solo las víctimas, sino también quienes sufren por estas, o por las secuelasque el hecho deja, donde el sujeto comisor responsable del mismo también es un ser humano con una historia de vida marcada por elementos socio-culturales y estructurales.
Si se toma en consideración la trascendencia del hecho delictivo, los antecedentes del autor, su actitud posterior, su conciencia del mal causado y su disposición de repararlo, se concluye que no todos los comisores de hechos criminales merecen igual reacción ante un delito.
El razonamiento anterior permite afirmar que desde la propia justicia tradicional han de evaluarse “los principios de necesidad y utilidad de aplicación de pena” que legitiman la intervención del derecho penal, partiendo de los fines que este persigue; de manera que existan variantes alternativas para las personas que no deban recibir el peso de la justicia represiva, siempre y cuando esto resulte posible.
Lo anterior no significa que se construyan criterios selectivos que respondan a privilegios meritocráticos, sino que se evalúe el  tipo de hecho, su autor y su víctima antes de proceder por vía judicial u ofrecerles una vía alternativa para resolver el conflicto.
Los procesos de naturaleza penal resueltos mediante la justicia restaurativa tienen que nutrirse de determinados valores, respaldados por los tres elementos básicos anunciados por Zehr: “necesidades humanas, obligaciones y compromisos contraídos”, que sirven de límites para garantizar el respeto a la dignidad de las personas involucradas en el conflicto criminal, al propio tiempo quepropician una actitud responsable ante el hecho y capacidad de resolver el conflicto conforme a los intereses de quienes resultaron afectados.[footnoteRef:35] [35:   Zher, Howard J. Op. Cit., p. 47.] 

En resumen, puede decirse que la justicia restaurativa persigue los fines siguientes:
· Busca establecer una relación cara a cara entre víctima y victimario.
· Se interesa por restaurar con agilidad no solo materialmente a las personas afectadas, sino también emocionalmente, psíquicamente y físicamente. 
· Procura que también el principio restaurativo alcance al victimario, pero desde el sentido de la responsabilidad por el hecho ante su víctima, la vergüenza por el mal causado, el remordimiento por el dolor ocasionado a otros y la reivindicación de la conducta una vez que intenta restaurar el daño. 
· Indaga en la génesis de la conducta criminal para ayudar al victimario a sanar de vivencias negativas o trastornos que desajustan su comportamiento.
· Intenta lograr un equilibrio entre los intereses de todas las partes involucradas en el conflicto mediante el diálogo respetuoso.
· Procurarestaurar el daño ocasionado a la víctima y a las redes sociales para garantizar un clima de paz.
Pero aunque no sea su finalidad, la justicia restaurativa también reporta múltiples ventajas a la sociedad:
· Un menor costopor parte del Estado para el esclarecimiento y solución de los asuntos penales que puedan resolverse mediante prácticas restaurativas.
· Contribuye a potenciar la disponibilidad de recursos para la investigación e instrucción criminal de los casos más graves.
· Propicia la disminución de la radicación de casos por el sistema judicial, lo que permite a la justicia ordinaria centrarse en aquellos que meritan su intervención.
· Reduce el trabajo de las instancias responsabilizadas con la ejecución de las sentencias firmes, ampliando la capacidad de control de aquellas que se resuelven judicialmente.
· Propicia en cierta medida el descongestionamiento de los centros penitenciarios, favoreciendo el empleo del presupuesto existente para mejorar la atención a los internos.
· Se reduce la labor de las instancias responsabilizadas con la ejecución de las obligaciones civiles derivadas del delito, lo que redunda en beneficio de las víctimas.
8. La justicia restaurativa en el derecho comparado.
A finales del pasado siglo, las reformas procesales penales en Europa y Latinoamérica introdujeron modificaciones desde el propio sistema legal con un enfoque restaurativo, pues como apunta el procesalista Bustos Ramírez:
 “(...) dado que el derecho es proceso y el derecho penal es proceso penal antes que nada, resulta que una alternativa global tiene que partir de esta consideración, es decir, ella ha de ser buscada fundamentalmente en el interior del sistema procesal penal. 
Según este autor, estas reformas deberán:
En primer lugar, dar amplia cabida al principio de oportunidad, para evitar que el control penal se ejerza sobre una gran cantidad de hechos en los que la ilegitimidad de la intervención penal aparece claramente y pueden encontrar ubicación en otros ámbitos del derecho o de la convivencia social. 
En segundo lugar, dar amplia cabida a las formas de diversión dentro del proceso penal, para llegar a una conciliación entre víctima – autor y Estado, con utilidad para los tres intervinientes en la interacción punitiva.”[footnoteRef:36] [36:  Bustos Ramírez, Juan, “La problemática de las medidas sustitutivas y alternativas”. En el libro: Homenaje al Profesor Isidoro de Benedetti, de Colectivo de autores, Editorial Depalma, Buenos Aires, 1997, pp. 94 y 95.] 

En este sentido, los movimientos reformadores del pasado siglo en países de bases románicas, germánicas y latinas relacionadas con el campo que nos ocupa, han estado dirigidas a insertar diversas instituciones desde una óptica restaurativa, tales como:
I. Reconocimiento de los derechos de las víctimas en las fases del proceso penal.
II. Incorporar criterios de oportunidad procesal.
III. Prever e implementar formas de diversión judicial.
IV. Ampliacióndel acceso a la justicia de las víctimas de delitos.
V. Afianzar formas de resarcimiento a las víctimas desde el proceso penal.
VI. Legitimación del derecho consuetudinario para dirimir conflictos.
Se reseñan a continuación como ejemplosun grupo de países que han incluido  modificaciones de cada una de estas variantes:
I. Reconocimiento de los derechos de las víctimas enlas fases del proceso penal

Puede decirse que las codificaciones procesales de Argentina, Bolivia, Brasil, Colombia y Costa Rica(entre otras de nuestra área) le reconocen a las víctimas el derecho de convertirse en coadyuvantes adhesivos, lo que quiere decir que en los delitos que se persiguen de oficio, estas pueden nombrar un representante legal, ejercer la acción conjuntamente con el fiscal, proponer pruebas, ser informadas del curso del proceso o consultadas cuando se decide alguna de las salidas previstas en la Ley para resolver el conflicto y recurrir el fallo cuando queden insatisfechas. 
También en países como Alemania, Italia, España y Portugal, (entre otros países europeos) se les reconoce a las víctimas el derecho de acompañar al Fiscal en la persecución penal mediante representación legal y contribuir al esclarecimiento del hecho conforme a sus propias pretensiones. 
II. Incorporar criterios de oportunidad procesal.

El principio de oportunidad se insertó en las Legislaciones de la mayoría de los países de bases románicas y germánicas de Europa y Latinoamérica, abriendo un espacio para la aplicación de medidas que ponen fin al proceso bajo determinadas circunstancias, o cuando se decide el conflicto mediante fórmulas de diversión judicial. En Europa este principio se aplica de forma reglada, en tanto que en Latinoamérica se hace de manera facultativa en virtud de determinados criterios. 
Es bueno aclarar, que en los países del Common Law, donde los sistemas legales se rigen por el principio de oportunidad, este se aplica de forma libre por lo que las alternativas al Derecho Penal durante sus prácticas para resolver los conflictos son más flexibles y cercanas a las comunidades, por ejemplo la intervención policial en los casos de delincuencia juvenil y las Conferencias de Grupos familiares en Nueva Zelanda, o la resolución de conflictos creados por jóvenes delincuentes utilizando técnicas de mediación en las comunidades de Ontario en Canadá, tienen un enfoque restaurativo.
III. Prever e implementar formas de diversión judicial.

Las llamadas formas de diversión judicial constituyen un modo diversode hacer justicia con relación a los sistemas legales tradicionales, las formasmás difundidas son La Mediación y la Conciliación, aunque también como parte de la reivindicación de los derechos de las etnias originarias, se hanlegitimado sus prácticas consuetudinarias, mediante las cuales estos pueblos dan solución a muchos conflictos en el seno de sus comunidades. 
Tanto la mediación como la conciliación están relacionadas con la tendencia abolicionista del Derecho Penal, que pretende rescatar la participación de los actores sociales en la solución de los conflictos y contribuir a reducir el ámbito de la punición; sus formas de implementación en el derecho comparado con frecuencia se superponen, por lo que resultaría inadecuado establecer con certeza los elementos que las distinguen, ya que el legislador en cada contexto es quien les atribuye indistintamente su alcance y contenido. 
Usualmente la mediación es considerada como un mecanismo de negociación asistida, mediante el cual las partes involucradas en un conflicto, intentan resolverlo por sí mismas con la ayuda de un tercero imparcial (el mediador) que actúa como conductor de la sesión, ayudando a las personas a encontrar una solución que sea satisfactoria para ambas partes. En la mediación, la decisión a la que lleguen las partes será elaborada por ellas mismas y no por el mediador. Se reafirma así la capacidad de este mecanismo para devolverle el poder a las partes de manera que sean ellas mismas las protagonistas de la decisión y no el mediador.
Como plantea el Profesor Armando Castanedo, Son varias las razones que validan  la necesidad de una opción de esta naturaleza, “…pero fundamentalmente interviene el hecho de que por muchos años la solución de estos conflictos ha estado en manos de un tercero, el Juez, que resuelve apoyado en el poder coactivo que respalda su decisión final, en una ascendencia institucional, o en la encarnación de la única vía adecuada para resolverlos. Por otro lado, la sociedad comienza a echar de menos los mecanismos de autorregulación.”[footnoteRef:37] [37:   Castanedo Abay, Armando, Mediación, una alternativa para la solución de conflictos.  Editado por Colegio Nacional de Ciencias Jurídicas y Sociales, Sonora, México, 2001. Pág. 45.] 

La Conciliación nace unida al movimiento de atención y compensación a las víctimas, como un medio dirigido a lograr que el delincuente se responsabilice con sus propios actos, por lo que no es aplicable a todos los delitos, ni a todas las víctimas. Se concibió como una fórmula que partía del reconocimiento de culpabilidad por parte del autor del hecho, puede darse en una fase pre-judicial o durante el proceso judicial, dependiendo del modo en que el Legislador la regula.  
La conciliación es un procedimiento voluntario que termina por acuerdo entre partes; de fracasar retorna el asunto a la Jurisdicción Penal, por tanto su objetivo no es demostrar la culpabilidad de alguien, ni establecer sanciones, sino lograr la satisfacción de la víctima, que no tiene que ser remunerativa precisamente y de esta forma propiciar un mejor clima social.
En muchos contextos latinoamericanos, la Mediación es el mecanismo informal por excelencia para resolver los conflictos antes del conocimiento judicial del hecho, generalmente está asociada a las redes de apoyo a las víctimas y se aplica a casos de conflictos intra-familiares, de vecindad y también en casos de menores en conflictos con la Ley Penal, aunque puede aplicarse igualmente a casos de otra naturaleza.
En Colombia por ejemplo, la conciliación es la práctica más extendida, porque se aplica de manera informal en sede pre-judicial, de esta forma muchas veces los acuerdos conciliatorios impiden que el asunto llegue a la Justicia, en el caso de delitos que se resuelven mediante querellas o perseguidos a instancias de parte, la conciliación pre-procesal es obligatoria, esta se realiza ante el fiscal o en el centro de conciliación, de manera que cuando resulta exitosa el asunto se da por resuelto en virtud del desistimiento previsto en la Ley. En este país la mediación parte de sede judicial y se proyecta en dos direcciones (para delitos con penas menores de 5 años y para delitos con penas superiores), sin embargo no se suspende la posibilidad de darle curso al proceso penal, que permanece pendiente de continuación, aunque se valora positivamente el éxito de la mediación al momento de dictar el fallo judicial. 
Inversamente, en Bolivia y Guatemala, la Mediación se asocia solo a las soluciones  del conflicto  antes de que este llegue al ámbito judicial, pero una vez que se apertura a juicio oral, el Tribunal puede ofrecer a las partes la conciliación cuando considere que en correspondencia con lo regulado en la Ley, esta pudiera ser una salida para el asunto, en cuyo caso, de aceptarse, será el Juez de Paz quien deberá conciliar las voluntades de las partes para dar solución al mismo.
En Perú se ha establecido en algunos Departamentos la obligatoriedad para los ciudadanos de conciliar determinados conflictos antes de proceder por la vía judicial, lo que ha traído serios inconvenientes para la justicia, pues en ocasiones los implicados prefieren llevar el conflicto ante los Tribunales directamente.
En algunos países de Europa las formas de diversión tienen precedentes de larga data; en Suecia a través de la figura del Ombudsman, que desde 1809 interviene a favor de los ciudadanos a efectos del control de distintos organismos estatales; en Italia desde 1923existía la figura del conciliador y el Pretor, junto con los Tribunales; en Francia se creó la figura del mediador de la República en 1973; en España el Tribunal de Aguas de Valencia ha mediado entre los campesinos para regular el conflicto suscitado por el uso del agua desde 1239 y ya la Constituciónde 1812 imponía obligatoriamente la conciliación, vedando toda actuación judicial si no constaba fehacientemente que se había intentado la conciliación.[footnoteRef:38] [38:  Pascual Rodríguez, Esther. Tesis para optar por el grado de Dra. en Ciencias Jurídicas. Universidad Complutense de Madrid. 2012, página 102.] 

En la etapa contemporánea el país europeo pionero en el uso de estas formas alternativas de resolución de conflictos fue Gran Bretaña, alrededor de 1977, mediante programas en materia de Justicia juvenil y comunitaria de adultos que más tarde se incorporaron a la Jurisdicción penal.[footnoteRef:39] [39:  Pascual Rodríguez, Esther. Ídem, p. 105.] 

En Noruega los servicios de Mediación constituyen un mecanismo habilitado para ser utilizado antes de iniciarse el procedimiento o luego de iniciarse, en cualquier etapa del proceso una vez que se ha cometido un delito; según la competencia establecida, puede mediarse en hechos de escasa relevancia antes de abrir la investigación e instruir el proceso; también puede mediarse  durante el proceso a propuesta del Fiscal, bien por decisión propia o a solicitud de las partes o a propuesta del propio Juez, e incluso después de dictado el fallo, los servicios de Mediación pueden propiciar la Mediación entre el sancionado y su víctima o los familiares de esta. 
Las formas indistintas de implementación de estos mecanismos, corrobora el planteamiento antes formulado de que los mismos se adecuan en cada contexto a Instituciones, estructuras, culturas, y sistemas políticos, por lo que no puede hablarse de esquemas universales para su aplicación; en este sentido, lo más importante es su concepción, los principios que los informan y sus fines.
Los mecanismos de diversión judicial no cuentan con reglas procesales ni formalidades, como ocurre en la justicia tradicional, sin embargo requieren de determinados presupuestos organizativos para proteger los derechos de las partes y cumplir sus objetivos. 
La técnica más utilizada durante las formas de diversión judicial para lograr acuerdos entre las partes en un conflicto de naturaleza penal es la negociación, considerada como un mecanismo de relación asistida,  razón por la cual se afirma que no siempre las formas de diversión entrañan una solución restaurativa, porque sus soluciones pueden ser el fruto de acuerdos negociados a partir de la decisión final de las partes: ganar-ganar; perder-perder; ganar-perder; perder-ganar. Lo cierto es que la negociación es una herramienta útil tanto si existen pretensiones meramente resarcitorias, como si se orienta bajo la concepción restaurativa para dirimir los conflictos por esta vía, pues desde ambas perspectivas contribuye al desarrollo de una cultura de diálogo y a la adopción de posturas flexibles y reflexivas ante la búsqueda de la justicia.
Antes de comenzar un proceso de negociación sería necesario en primer lugar explicarle a los implicados las reglas que regirán el desenvolvimiento de las sesiones, (que serán confidenciales, donde podrán decir lo que piensan, pues solo participarán los interesados, que han de guardar compostura, respetar el uso de la palabra y la igualdad de oportunidades para hacerlo). 
Para que la comunicación fluya es necesario garantizar un equilibrio de poder entre los implicados en el conflicto y cuando participen niños o adolescentes, es conveniente la presencia de un especialista que colabore.
Explicarle a las partes que solo se negocia el conflicto porque ellos lo desean, pero siempre será mejor un no desde el inicio y no un sí para incumplir luego los acuerdos, por lo que estos deben ser asertivos y firmes. 
Es importante escoger el lugar, la hora y el ambiente para el desarrollo de las sesiones de negociación, donde pueda garantizarse la privacidad, porque ello puede redundar en el éxito.
Para proceder a la negociación de un conflicto es preciso que se cumplan los requisitos siguientes:
· Voluntad de cada uno de los implicados para resolver el conflicto por esta vía.
· Que el infractor reconozca su culpabilidad por los hechos.
· Que se maneje la posición real y no una ficticia que enmascare la solución.
· La legalidad del proceso que se negocia mediante esta vía para resolver el conflicto.
· Que el facilitador esté habilitado oficialmente para participar del proceso, que significa:
· Estar capacitado para conducir la negociación. 
· Ser imparcial. 
· No tener interés en el asunto)
Entre las pautas que rigen el proceso de negociación de un conflicto, resultan de suma importancia las que dependen del trabajo del facilitador y su relación con los implicados, tales como: 
· Establecer empatía  entre todos los interesados en el proceso.
· Intentar que tanto el infractor como su víctima se sitúen en el lugar del otro.
· Listar los intereses y trabajar a partir de ellos.
· El facilitador  solo puede poner en relación a las partes en conflicto, no tomar partido.
· Tampoco debe cuestionar sus decisiones.
· Debe estar atento a lo que les incomoda.
· Desarrollar la escucha activa neuro-lingüística-gestual.
· Que se propicie una negociación razonada y despersonalizada del conflicto.
· Retirar del proceso las palabras nunca y siempre porque son muy categóricas. 
Finalmente el facilitador puede resumir el resultado de las sesiones de trabajo, de modo que las partes se percaten de que han sido escuchadas, al propio tiempo que ganan confianza en el proceso de negociación, estableciéndose igualdad de condiciones para formular propuestas de soluciones cuando se identifican y aprovechan los aspectos que pueden ayudar a resolver el conflicto.
IV. La ampliación del acceso a la justicia de las víctimas de delitos y su protección.

 La Declaración de principios fundamentales sobre justicia para las víctimas de delitos y de abuso de poder, en su cuarta disposición expresa: “Las víctimas deben ser tratadas con compasión y respeto por su dignidad. Tienen derecho al acceso a las instancias judiciales y a una rápida reparación del perjuicio sufrido, en correspondencia con la legislación nacional”[footnoteRef:40]. [40:  Véase: Resolución (1998/57) de 1990 del Concejo económico y social de la Asamblea General de la Organización de Naciones Unidas sobre la aplicación de los principios fundamentales de justicia para las víctimas de delitos y del abuso de poder.
] 

En Latinoamérica existen centros de protección a víctimas y testigos en la mayoría de los países, entre los más conocidos se encuentran los deColombia, donde las redes de auxilio a las víctimas (RAV) tienen la función de proteger a las personas afectadas por hechos criminales, debido a la violencia e inseguridad ciudadana existente en este país, por lo cual estos centros se han diseminado por todo el territorio nacional con la finalidad de acercar a estas personas a la Justicia y otorgarles atención especializada por parte de médicos y psicólogos, protección policial en los casos requeridos mediante acompañamiento a diligencias y audiencias; auditorias sobre su estado de seguridad, mediante visitas, llamadas telefónicas o contactos; cambios de domicilio o de identidad, según la gravedad del peligro, etc. 
En Argentina se creó en 1986, en Córdova el primer Centro de asistencia a víctimas de delitos para ayudarlas a minimizar los sufrimientos o experiencias traumáticas y facilitarles el acceso a la justicia.[footnoteRef:41] [41:  Véase ley provincial Nº 7379 del año 1986, que instituye "El Centro de Asistencia a la Víctima del delito", en la Provincia de Córdoba, único en su tipo en la República Argentina por aquel entonces, fundado por la Dra. Hilda Marchiori, cuyas experiencias positivas luego se pusieron en práctica en otras provincias del país.] 

En España los centros de asistencia a las víctimas comenzaron a aparecer en 1985 en Valencia bajo la denominación de “Oficina de ayuda a las víctimas de delitos”(A. VD), luego en los años 90 se sumaron Barcelona, Palma de Mallorca, Alicante, Bilbao y Palmas de Canarias, hasta extenderse por todas las comunidades estas oficinas para recibirlas, darles ayuda,  protección y acercarlas a la justicia.[footnoteRef:42]Estas oficinas eran atendidas desde sus inicios por abogados, asistentes sociales y administrativos, propiciándose un proceso de humanización hacia las víctimas y de acercamiento de estas a la justicia. [42:  Véase: ¿En qué consiste la asistencia a las víctimas? Disponible en: http://www.fmuraro.tsx.org  Consultado en diciembre 2017.] 

La  creación y organización de los centros de auxilio a las víctimas se acompaña de regulaciones para su funcionamiento y también del financiamiento estatal necesario para garantizar las condiciones elementales, aunque eventualmente reciben el apoyo dealgunos organismosinternacionales y organizacionesno gubernamentales.Es incuestionable el rol que juegan estos centros en la recuperación de la autoestima de las víctimas, porque con frecuencia se olvida que también ellas necesitan ser resocializadas.
Pero no basta con garantizar el acceso a la justicia de las víctimas, pues en los países donde la criminalidad ha tomado auge, estas son intimidadas para impedirles que presten declaración a la justicia,  por lo que la legislación sobre protección a víctimas y testigos se torna necesaria no solo para garantizar el proceso investigativo y el juicio oralo el proceso restaurativo, sino para preservar también la seguridad de estas personas,de sus familiares y bienes, así vemos que en la mayoría de los países donde la violencia es elevada, existen normas que regulan el modo de hacer efectiva dicha protección.
V. Afianzar formas de resarcimiento a las víctimas desde el proceso penal.

Los mecanismos alternativos al derecho penal, han contribuido a establecer acuerdos reparatorios como formas de afianzamiento para materializar las obligaciones civiles derivadas del delito cuando se concilia o se media entre las partes, otorgándose un término que oscila entre uno y tres años para su materialización, durante el cual se suspende el curso del proceso que estaría sujeto al cumplimiento de esos acuerdos y de no cumplirse se le daría continuidad al mismo.
En realidad la inclusión de la víctima como sujeto de derechos en las legislaciones contemporáneas de nuestra área, no ha cambiado mucho su situación en materia de responsabilidad civil, debido a que en Latinoamérica más del 50% de la población penal corresponde a personas pendientes de juicio y estos tardan por lo general más de un año, pero además una vez efectuados los mismos, con frecuencia las víctimas no logran el resarcimiento y todo este proceso genera un estado de insatisfacción que a su vez repercute en la inefectividad de la justicia y en la percepción que de esta tiene la ciudadanía.
Llama la atención la falta de regulaciones que obliguen a las instituciones judiciales para hacer cumplir las disposiciones de sus fallos en materia de responsabilidad civil derivadas del delito, pues cuando estas no se cumplen, los modelos de desarrollo conocidos abren espacios a la jurisdicción civilsolo mediante el accionar de las víctimas, sin embargo tradicionalmente se ha legitimado la intervención del Estado en su función de garante para proteger los intereses de los ciudadanos, en virtud del lado público y social que tiene el delito, por tanto, el perjuicio ocasionado a las víctimas también debería merecer la atención de las instituciones para garantizar el cumplimiento de esas obligaciones y la satisfacción a las personas victimizadas.
La justicia restaurativa nace como una nueva concepción frente a la justicia tradicional, sus prácticas emergen del propio sistema legal, de las alternativas legales que flexibilizan la reacción social ante determinados hechos, autores y víctimas, tratando de encontrar soluciones que reconstruyan las relaciones entre las personas implicadas en el conflicto.
Quiere esto decir que los criterios de oportunidad, la mediación, la conciliación y la justicia comunitaria, aunque se han visualizado como formas de negociación de los intereses de las partes, también pueden tener un enfoque restaurativo; de hecho algunos de los modelos de desarrollo de la justicia restaurativa analizados utilizan estos mecanismos (aunque también usan otros)para lograr sus fines, solo que su implementación también dista de un contexto a otro.
En todo caso, las reformas político-criminales de cada país han de encontrar legitimación constitucional para abrir espacios a la justicia restaurativa, de modo que su intervención sea oportuna y segura.
VI. Legitimación del derecho consuetudinario para dirimir conflictos.

Algunas Constituciones aprobadas en las últimas décadas en Latinoamérica tienen la impronta filosófica del neo-constitucionalismo, pues refrendan para sus ciudadanos no solo los derechos individuales, sino también algunos derechos sociales, con la pretensión de preservarlos de forma directa a nivel global y nacional, a tono con la doctrina internacional sobre derechos humanos.
En la complejidad de estas reformas constitucionales se han insertado muchos derechos conquistados por diferentes grupos sociales, en defensa de: un medioambiente sano, del reconocimiento de los pueblos originarios, de la igualdad de género y orientación sexual, entre otros; por ello en los países pluriétnicos y pluriculturales se han incluido en las constituciones el reconocimiento de estos grupos nacionales, de su cultura, de sus lenguas y de sus prácticas consuetudinarias, siempre que estas no entren en contradicción con los límites constitucionales y legales previstos en el ordenamiento jurídico para garantizar la protección a los derechos fundamentales de cada ciudadano.
En realidad el modo que tienen estos grupos étnicos de preservar la unión entre sus miembros, la convivencia y el respeto entre ellos es mediante la imposición de ciertos castigos y la aplicación de determinadas obligaciones a quien quebrante las normas o costumbres establecidas por la comunidad; estas prácticas se enfocan hacia la satisfacción y resarcimiento a las víctimas, la enmienda del comportamiento y el control consensuado de la comunidad. 
Una de las dificultades confrontadas para la aplicación del derecho consuetudinario en las comunidades indígenas tiene su origen en:“la atribución de métodos inadecuados para obtener los fines que persiguen”; y aquí es donde aparecen los cuestionamientos que deterioran la imagen de la justicia comunitaria, pues con independencia de la crisis que vive el sistema penal, existen garantías constitucionales y penales alcanzadas tras largas luchas de la humanidad, que preservan los bienes y derechos fundamentales de todo ciudadano sujeto a debido proceso y que de ser vulnerados, entrañaría a su vez responsabilidad penal.
En realidad solo mediante la eliminación de estos vicios pueden legitimarse estas prácticas y sería una pena que el sistema legal resultara incapaz de garantizar el “debido control” de la aplicación del derecho consuetudinario, porque lo que sí resulta incuestionable es que en estas comunidades se rehabilitan los individuos con mayor efectividad que en las cárceles y es ahí donde llevan razón los miembros de estos grupos étnicos, cuando prefieren aplicar su derecho y ayudar a los infractores a enmendarse, que perderlos “entregándolos a la justicia tradicional”. Para legitimar estos procedimientos bastará con un control efectivo por parte del sistema judicial mediante la supervisión de los métodos empleados para establecer el grado de responsabilidad de los infractores y las decisiones adoptadas, de manera que se eviten procesos de victimización terciaria durante estas prácticas.
9. Esbozo para un espacio de la Justicia restaurativa en el sistema legal cubano.
La Nación cubana es fruto de la convergencia de muchas culturas foráneas que por razones históricas conformaron su ciudadanía actual, sin embargo fueron esas contingencias precisamente las que impidieron la preservación de etnias originarias en el país, debido a que sus aborígenes fueron exterminados durante el proceso de colonización española; por tanto en Cuba no existe un derecho consuetudinario autóctono como ocurre en otros contextos del continente americano, donde los pueblos originarios han contribuido a percibir sin extrañeza lo que hoy se denomina justicia restaurativa, debido a la semejanza que guarda con sus prácticas de justicia comunitaria.
La cultura del pueblo cubano en materia penal desde hace más de medio siglo se ha desarrollado de conformidad con el sistema legal y sus prácticas judiciales, como expresión de una reacción social con múltiples vaivenes, que responden a la hostilización externa ejercida hacia el proceso revolucionario mediante el persistente y creciente bloqueo económico norteamericano y sus consecuencias en el orden interior; circunstancias estas que han propiciado una formación cultural represiva y crítica de cualquier variante que implique flexibilidad en la respuesta al delito. 
Lo cierto es que los procesos político criminales y las prácticas judiciales en el país, han generado una doctrina de apego rígido al principio de legalidad, de severidad y de pura retórica penal, aunque se hayan incorporado sanciones subsidiarias de la pena privativa de libertad, la remisión condicional de la sentencia y la variante que permite una salida administrativa como alternativa al proceso penal bajo determinadas circunstancias señaladas en la ley.[footnoteRef:43] [43:  Véase: Sanciones subsidiarias de la pena privativa de libertad (arts. 30.13, 32, 33 y 34); Remisión condicional (art. 57);  Alternativa administrativa al proceso penal (art. 8.3) todos del Código Penal cubano, con las modificaciones del Decreto Ley 310 de 29 de mayo del 2013.] 

Se ha reiterado por muchos autores, que aparte del derecho a formular denuncias, a recibir el monto de las obligaciones civiles derivadas del delito a través de la Caja de Resarcimientos y poder formular quejas siempre que lo consideren necesario, las víctimas en el sistema legal cubano son consideradas meros testigos de cargo, no tienen reconocido derecho alguno en ninguna de las fases del procedimiento penal y han de aceptar todo lo que la Fiscalía decida, pues este es el órgano que ejerce la acción pública donde sus intereses han de estar incluidos.
 Quiere esto decir que para poder sensibilizar a la ciudadanía acerca de los méritos de la justicia restaurativa, el legislador deberá comenzar por empoderarlas como sujetos de derechos durante las distintas fases del proceso, para que sean luego capaces de decidir conforme a las oportunidades que puede ofrecerles el sistema legal.
Si bien es cierto que las víctimas en Cuba tienen abierto el acceso a la justicia y es efectivo el mecanismo para que se materialice la responsabilidad civil derivada del delito, en realidad cuando se habla de justicia restaurativa no solo se busca resarcimiento, sino que se pretende <sin quimeras> buscar una mejor solución para todos los implicados y también para el entorno familiar y comunitario de las partes involucradas en el conflicto.
El hecho de que mediante la variante del apartado tres del artículo ocho del Código Penal, se otorgue al operador del sistema la facultad de encontrar una salida alternativa al derecho penal ante determinados delitos, extiende el razonamiento del legislador hasta la propia concepción del delito, cuando considera la acción u omisión típica, pero en virtud de las circunstancias personales del autor y la escasa entidad de sus resultados, contempla la posibilidad de que este deje de tener esa connotación, ofreciendo como respuesta la reacción desde el derecho administrativo mediante la aplicación de una multa.
La salida parece coherente con los argumentos que la fundamentan, sin embargo se  dejan de lado los intereses de las víctimas, que parecen intrascendentes para el legislador, al contemplar solo respecto de ellas el cumplimiento de las obligaciones civiles derivadas del delito, sin tomar en cuenta sus preferencias o satisfacción, pero tampoco parece ser relevante el comportamiento ulterior del infractor, ni la percepción y comprensión sobre el conflicto por parte de los familiares o vecinos del entorno comunitario de los implicados y consecuentemente la prevención general o especial de comportamientos semejantes. 
El sistema social cubano ha potenciado su inversión en la obra humana, abriendo sistemáticamente oportunidades y ampliando la red de asistencia, educación, salud, deporte y cultura para todas las personas sin distinción alguna, esta política ha garantizado que el país cuente con una población instruida, capaz de asumir los roles sociales y retos que sean necesarios, lo cual representa una fortaleza si se decidiera implementar la justicia restaurativa para la resolución de ciertos conflictos.
Es evidente que el legislador cubano puede y debe marcar la diferencia entre el actual procedimiento penal y el futuro, comenzando por reconocerle derechos a las víctimas de los delitos en la ley de procedimiento penal y luego abrir ciertos espacios a la justicia restaurativa mediante criterios de oportunidad, formas de diversión judicial y otras variantes alternativas al derecho penal, que ayuden a resolver ciertos conflictos por esta vía, para desarrollar una cultura de paz y de diálogo entre las personas.
10. ¿Se necesitan centros de ayuda a las víctimas de los delitos en Cuba?

Generalmente la delincuencia genera más víctimas que infractores, porque detrás de cada delito padecen sus consecuencias los familiares y amigos de ambas partes, por eso aunque en Cuba exista una espléndida red de servicios de salud pública, el tópico que se aborda tiene otras aristas de interés.
 Cuando se habla de víctimas de los delitos como pacientes, solo se hace referencia a la asistencia primaria en los cuerpos de guardia, ingresos y demás atenciones, en dependencia del estado de necesidad que presente el cuadro clínico; en este proceso no se reconoce a las víctimas desde el punto de vista legal, ya que es la Medicina forense la que más tarde juega ese rol en el campo judicial, a partir del ulterior reconocimiento de las víctimas, para poder elaborar los informes periciales que luego se presentan al “foro”.
 Pero el examen del forense tiene un sustrato procesal probatorio que deja fuera otros aspectos personales y humanos relacionados con el estado emocional de las víctimas, sus miedos, sus dolores, sus añoranzas, sus vergüenzas, su auto-estima y sus traumas por la experiencia vivida durante el delito, pues por lo general se ignora que la víctima también necesita ayuda para poder reinsertarse de nuevo en su medio social.
Estas cuestiones son las que han servido de argumentos a los profesionales que han contribuido a la creación de centros de auxilio, orientación y apoyo a las víctimas, porque estas requieren de atención especializada e interdisciplinaria, que no solo contribuye a socorrerlas, sino que les ayuda a prevenir otros males mediante una oportuna intervención o una adecuada orientación.
Por otra parte, no podría pensarse en la implementación de la justicia restaurativa si no se habilitan ambientes adecuados para que las personas que han sufrido como consecuencia de acciones delictivas, se sientan seguras, acepten dialogar y confíen en las redes sociales comunitarias.

	










FUENTES BIBLIOGRÁFICAS:
· Allouette, Patrick, “Las causas de la migración de los menonitas por el mundo, Canadá y México: ¿resultó su movilidad un éxito o un fracaso?” en Revista Líder, Vol. 25. 2014,  ISSN: 0717-0165.  
· Botsho, Jean-Bosco, “Cosmologías tradicionales africanas y dignidad de la persona humana”, p. 16, disponible en: www.cetr.net/files/AfricaCosmologias.doc consultada el 29 de junio 2018.
· Braithwaite, J. “Restorative justice and responsive regulation”, NY: Oxford University Press, England, 2002. Consultado 11-12-2014, 15h 30. Disponible en:http://www.questia.com/read/114987157/
· Bustos Ramírez, Juan, “La problemática de las medidas sustitutivas y alternativas”. En el libro: Homenaje al Profesor Isidoro de Benedetti, de Colectivo de autores, Editorial Depalma, Buenos Aires, 1997.
· Castanedo Abay, Armando. Mediación, una alternativa para la solución de conflictos.  Editado por Colegio Nacional de Ciencias Jurídicas y Sociales, Sonora, México, 2001. 
· Christie, Nils (1977). “El conflicto como propiedad”. Traducido por Alberto Bovino y Fabricio Guariglia en el libro “De los delitos y de las víctimas”, compilado por Julio B. J. Maier, Editorial Ad-Hoc, Buenos Aires, Argentina, 1992.
· De Sousa Santos, Boaventura, José Luis Exeni Rodríguez et ales, “Justicia indígena, plurinacionalidad e interculturalidad en Bolivia” 1ra. Edición auspiciada por la Fundación Rosa Luxemburgo/AbyaYala, Quito, Ecuador, 2012.
· Del Val, María Teresa, “Antropología de la mediación: Influencia de la justicia restaurativa de antiguas etnias en la actualidad.” Ponencia, II Congreso Internacional sobre Justicia restaurativa, y Mediación penal, Facultad de Derecho de Burgos, España,  marzo 2012, disponible en: https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4063046.pdf, consultado el 3 de julio 2018.
· Dignam, James. “Understanding victims and restorative justice”, Series editor: Mike Maguire, “Crime and Justice”, Open University Press, London, England, 2005.
· Eglash, Albert: “Creative Restitution: Some Suggestions for Prison Rehabilitation Programs.” American Journal of Correction, Nº 20, 1958.
· Kakosi Kashindi, Jean Bosco, “Ubuntu, como modelo de la justicia restaurativa. Un aporte africano al debate sobre la cultura de la igualdad”. Ponencia presentada al XIII Congreso de la Asociación Latinoamericana de Estudios de Asia y África, disponible en: www.ceaa.colmex.mx/aladaa/memoria_xiii_congreso.../kakozi.pdf consultada 15 de junio 2018. 
· Lajo Lazo, Javier, “Sumaq Kawsay-ninchik, o Nuestro Vivir Bien” Tomado de “Políticas Culturales” de la Revista Integración de la Comunidad Andina (CAN), Nº 5, Enero del 2010. Ampliado por los comentarios de Adalid Contreras Baspiñeiro (Secretario General Comunidad Andina de Naciones), disponible en https://www.alainet.org/, consultado 8 de junio de 2018.
· Laura Mirsky en: “Albert Eglash and Creative Restitution: A precursor to restorative practices.”Disponible en  http://www.realjustice.org/library/eglash.html/consultado 10 septiembre de 2015.
· Llobet, Javier. La Justicia Restaurativa y la Protección de la Víctima. Disponible en; http://www.pensamientopenal.com.ar/ Consultado 30 de diciembre del 2015.
· Marshall, Tony. Restorative Justice: An Overview. Research Development and Statistics, Directorate. London, United Kingdom: Home Office, 1999, Disponible en: fbga.redguitars.co.uk/restorativeJusticeAnOverview.pdf/   Consultado  19 de junio 2018.
· Mbiti, John S. “African view of the Universe” in "An introduction to African religion", Heinemann, London, 1975, Disponible en: https://academic.oup.com/afraf/article-abstract/69/277/391/85817?redirectedFrom=PDF (consultado en soporte papel)
· Mc. Cold, Paul, “Breve historia de la Justicia restaurativa”. Disponible en: www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2468/ consultado el 6 de junio del 2018. En este artículo el autor desarrolla las características de cada uno de los tres modelos expuestos y de sus diferentes sub-clasificaciones.
· Palazzo, Francisco, “Conclusiones,” en el libro: “Crítica y justificación Del Derecho penal en el cambio de siglo: El análisis crítico de la escuela de Frankfurt”, resultante Del Congreso efectuado en Toledo, abril 2000.  Coordinadores, Luis Arroyo Zapatero, Ulfrid Neumann y Adán Nieto Martín.- Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, España, 2003.
· Pascual Rodríguez, Esther. Tesis para optar por el grado de Dra. en Ciencias Jurídicas. Universidad Complutense de Madrid. 2012.
· Rafael Blanco en “Justicia Restaurativa. Marco teórico, experiencias comparadas y propuestas de política pública”. Colección de Investigaciones Jurídicas Nº 6. Santiago, Universidad Alberto Hurtado, Chile, 2004.
· Zehr, Howard J. “El pequeño libro de la justicia restaurativa” Documento en PDF, Copyright ©2007 by Good Books, intercourse, PA 17534 international Standard Book Number: 978-1-56148-469-0 Library of Congress Catalog Card Number: 2006030642. Disponible en: www.GoodBooks.com, consultado 20 diciembre del 2017. 
DOCUMENTOS:
· Declaración sobre “La Delincuencia y la Justicia frente a los Retos del Siglo XXI” (A/CONF.187/4/Rev.3), X Congreso de Prevención del delito y tratamiento al delincuente. Viena,  Austria, 15 de abril de 2000.
· Fundamentación de Principios Básicos para la utilización de programas de justicia restaurativa en materia penal, emitidos por el Concejo Económico y Social (ECOSOC) de la Organización de Naciones Unidas (ONU) mediante la Resolución 2002/12. 
· Informe del Centro para la justicia y la reconciliación - Confraternidad carcelaria internacional, mayo 2005 post-box 17434, Washington, D. C. 20041, Disponible en: www.icbf.gov.co/portal/page/portal/.../Confraternizacion-Carcelaria.pdf/  consultado 18-8-14.
· La acogida por la ONU de los principios morales del Incanato“Ama sua, Ama Llulla y Ama Quella”,adoptados como norma Universal en la educación de los pueblos. Disponible en el periódico digital: https://tiempo26.com/los-principios-del-incanato-ama-sua-ama-llulla/, consultado el 7 de junio de 2018
· Resolución 2000/14 de 27 de julio de 2000, emitida por el Concejo Económico y Social (ECOSOC) de la Organización de Naciones Unidas, adoptada durante la Sesión Plenaria, el 27 de julio de 2000. Disponible en “Consejo Económico y Social: Documentos Oficiales, 2000, Suplemento Nº 1 (E/2000/99 [SUPP])
· Resolución 2002/12, del Consejo Económico y Social (ECOSOC): adoptada durante la  37ª Sesión Plenaria, el 24 de julio de 2002. Disponible en “Consejo Económico y Social: Documentos Oficiales, 2002, Suplemento Nº 1 (E/2002/99 (SUPP))
· Resolution 1999/ 26 of ECOSOC of the U.N. “Development and implementation of mediation and restorative justice measures in criminal justice”. Adoptada durante la Sesión Plenaria No. 43, de 28 de julio de 1999. Disponible en “Consejo Económico y Social”, Documentos Oficiales, 1999, Suplemento Nº 1 (E/1999/99 [SUPP]).
· Resolución (1998/57) de 1990 del Concejo económico y social de la Asamblea General de la Organización de Naciones Unidas sobre la aplicación de los principios fundamentales de justicia para las víctimas de delitos y del abuso de poder.

LEGISLACIONES:
· Código Penal cubano, Ley 62 de 29  Diciembre 1987. Empresa gráfica de Villa Clara, 2009.
· Decreto Ley 310 de 29 de Mayo del 2013 (Modificativo del Código Penal cubano)
· Ley provincial Nº 7379 del año 1986, que instituye "El primer Centro de Asistencia a la Víctima del delito, en Córdova, Argentina”, consultado en el sitio: ¿En qué consiste la asistencia a las víctimas? Disponible en: http://www.fmuraro.tsx.org  Consultado en diciembre 2017.

1

